LA CULTURE DES RELATIONS INTERNATIONALES ET LA
DYNAMIQUE DE LA FRANC-MACONNERIE DE
L’ILE MAURICE

Brinda VENKAY A REICHERT
Docteure en études anglophones
Université de Bordeaux-Montaigne

Résumé : L’objectif ici est de mettre en exergue les raisons et les conséquences des
relations internationales que les diverses loges magonniques de I’ile Maurice,
d’obédiences francaises et britanniques confondues, ont maintenu du XVI11¢ siécle a ce
jour. Cette franc-magonnerie insulaire, bien qu’elle se soit développée loin des
métropoles européennes, s’est fait une place dans le paysage magonnique en préservant
des liens étroits, tout en se créant une identité unique dans une société pluriethnique,
multilingue, cosmopolite, voire hétéroclite lors de certains épisodes de son histoire. De
la création des premiéres loges francaises du Grand Orient de France sous la colonisation
francgaise, la maconnerie de cette Tle des Mascareignes, devenue Mauritius sous la
colonisation anglaise, a su maintenir une dynamique aux niveaux interne et international,
faisant d’elle une institution a la fois de souches européennes et mauricienne a part
entiere, avec la création de la Grande Loge de Maurice au XXI® siécle.

Mots-clés : Tle Maurice — franc-magonnerie mauricienne — colonialisme — océan Indien
— relations internationales

Abstract : The thrust of this paper is to showcase how international relations nurtured
by the masonic lodges of Mauritius island, which stemmed from French and English
grand lodges alike, have been a source of dynamism while exploring their origins and
consequences. The island-rooted freemasonry, though having developed in the midst of
the Indian ocean, thus remotely from Europe, has empowered itself into becoming part
and parcel of the European and international lodges. This has been upheld via frequent
links with other countries while crafting locally a singular masonic identity with, as
backdrop, a multi-ethnic, multi-lingual, and pluralistic and even motley society. From
its origins in the Mascarenes to the current time, Mauritian freemasonry has been able
to challenges the odds of its first French lodges created by the Grand Orient de France
under the French colonisation in the 18" century and to sustain ongoing operations
under British imperialism in a country newly named Mauritius. By leveraging on internal

69



and international relations, the island ’s freemasonry has stepped forward to become an
institution on its own in the 21% century, with the creation of the Grand Lodge of
Mauritius, while deciding not to sever its ties with its European origins.

Keywords: Mauritius — Mauritian freemasonry — colonialism — Indian Ocean —
international relations

La culture des relations internationales est ancrée dans I’histoire des loges de
différentes obédiences européennes qui se sont implantées a I’Tle Maurice, des la
deuxieme moitié du XVIII¢ siécle. De la création officielle de la premiére loge du Grand
Orient de France en 1778 (La Triple espérance), dans la colonie francaise de I’Isle de
France, a la fin du XIX® siécle, les macons de diverses nationalités ont été marqués par
le paysage hétérogene d’une colonie en transition, sous une administration britannique
dés 1810, faisant de la franc-maconnerie un vecteur de dynamisme. Ainsi, avant de
revendiquer une obédience mauricienne a part entiére deux siecles plus tard, avec la
création de la Grande Loge de Maurice en 2005, la franc-magonnerie du pays s’est
forgée, au fil du temps, une identité a la fois insulaire et exogene. Les relations entre les
loges et les liens entre les nationalités au sein méme du pays ont rythmé la vie a I’intérieur
et hors des temples au XIX® siecle, alimentées par les visites de personnalités
internationales, les relations avec les métropoles et, incontestablement, les
correspondances avec les obédiences européennes. Elles ont nourri le syncrétisme de
cette franc-magonnerie coloniale, tout comme les liens étroits avec les obédiences
européennes et les loges des pays de la zone indianocéanique.

Néanmoins, bien que certaines relations soient toujours maintenues aux niveaux
local et international depuis la fin du X1X¢ siécle, les loges mauriciennes se sont alignées
sur les constitutions et reglements de leurs obédiences respectives, suivant in fine une
approche détachée du religieux, telle que celle entérinée par le Grand Orient de France
dés 1877, ou celle de tradition déiste que n’a jamais remise en question la Grande Loge
Unie d’Angleterre. Nous pouvons ainsi parler de deux types de magonneries qui
cohabitent & Maurice de nos jours, avec des francs-magons qui ont de bonnes relations
hors des temples mais qui ne se mélangent plus comme au X1IX® siécle en loge. Ainsi, la
franc-magonnerie mauricienne a été un laboratoire de mixité entre les obédiences
francaise (le Grand Orient de France) et anglaise (la Grande Loge Unie d’Angleterre)
avec ses dissemblances parfois indicibles, ses accords tacites et sa véracité face a un
contexte hybride et international, mais qui, néanmoins, ne pouvait étre pérenne.

1) LES BALBUTIEMENTS DES RELATIONS AVEC LES OBEDIENCES
EUROPEENNES

L’fle Maurice a été qualifiée, a juste titre, par André Maure, au XIX® siecle, de «
colonie francaise sous le drapeau britannique »*. Au cceur de cette colonie qui ne pouvait
étre que plurielle de par sa démographie, de ses phases de peuplements et de ses diverses
administrations qui se sont chevauchées, entre autres, les liens entre les loges des diverses
obédiences — le Grand Orient de France, la Grande Loge Unie d’Angleterre, la Grande
Loge d’Irlande, la Grande Loge d’Ecosse, le Supréme Conseil de France et la Grande

* Jacky SIMONIN, Communautés périphériques et espaces publics émergents. Les médias dans les fles de
I’océan Indien, Paris, L’Harmattan, 2002, p.49.

70



Loge de France avant le XX® siecle, ainsi que quelques tentatives d’autres formations
maconniques —.ont été, eux, de facto, des relations internationales. Forgée au cours des
périodes colonisatrices francaise et britannique, la franc-maconnerie de la colonie, dés ses
débuts officieux avant 1778, a maintenu sa volonté farouche de prouver sa légitimité auprés
des obédiences européennes. La régularisation de la loge La Triple Espérance par le Grand
Orient de France en 1778 se fit au cceur de tensions entre les francs-macons, ou ceux qui
se revendiquaient magons, de trois loges qui avaient été créées sans étre régularisées.

La solution arriva par I’entremise du nouvellement créé Grand Orient de France,
pour réunir les macons et symboliquement créer la premiére loge de I’Isle de France. Un
des vénérables de La Triple Espérance, Vigoureux de Kermorvant, raconta, en 1877, que
le 18 décembre 1778, dans la maison de Ricard de Bignicourt, trois macons francais se
réunirent : Perier de Salvert, lieutenant de vaisseau, « SPRC 18° » ; Le Drée de La Serrée,
lieutenant de vaisseau, « SPR+ 18 », et Lecoat, chirurgien-major de la Marine, « SPRC+
18 », tous trois de la loge L ’Heureuse Rencontre de Brest. Ils présiderent « la premiere
séance, qui eut lieu dans [cet Orient] pour régulariser les Francs magons (sic) de 3
Sociétés en Instance prés le [Grand Orient] de France »2. Une deuxiéme réunion eut lieu
le 23 décembre et I’installation de la loge eut lieu le 25 décembre®. Subséquemment, la
premiére intervention de la métropole pour pallier le manque de coordination dans une
colonie de I’océan Indien et les correspondances avec I’obédience ont suivi, des siécles
durant, avec les loges mauriciennes adoubant son administration. Les autres loges du
Grand Orient, créées sous la colonisation francaise (1715-1810) de I’Isle de France a la
fin du XVIII® siécle et au début du XIX® siécle, se sont en conséquence reposées sur les
décisions qui venaient de Paris, puis de la Grande Loge Provinciale de I’Isle Bourbon, a
une période ou les correspondances dépendaient lourdement des aléas des arrivées
maritimes. Outre les longues périodes sans aucun échange avec le Grand Orient & Paris,
les relations difficiles avec 1’ile Bourbon, pourtant géographiquement proche, ont isolées
la colonie. De méme, les relations internes au sein des loges de ’Isle de France, toutes
du Grand Orient, n’ont pas été au beau fixe et ont subi les tensions d’un contexte colonial
complexe gangrené, notamment par des revendications politiques, des hostilités face a la
situation socio-économique et des lobbys des gens de couleur. Dans le sillage de la
création des loges Les Vingt-Un et Les Quinze Artistes a la fin du XVIII® siecle, ces
divisions avaient touché les temples. Ces deux loges fusionnérent avant de s’intégrer a
la loge La Paix en 18374, qui eut une certaine identité ethnique. Ces épisodes marquérent
davantage le caractére hétérogéne des loges mauriciennes et les tensions dans les
relations diplomatiques se multipliérent, y compris au sein des temples du Grand Orient,
qui eux accueillaient tour & tour visiteurs internationaux, affiliés britanniques et méme
louaient leurs locaux a la premiére loge de la Grande Loge Unie d’Angleterre, la Lodge
Faith and Loyalty, créée en 1816.

I1) LES TENTATIVES REUSSIES DE STABILISATION DE LA COLONIE ET
DE LA MACONNERIE

Les liens furent tendus, dés 1810 avec I’Acte de capitulation, entre les Francais
de I’ancienne Isle de France, devenus des colonisés, et les Anglais, les nouveaux
colonisateurs opinidtres d’un Empire britannique qui avait pris le contr6le de cette fle

2 E. VIGOUREUX DE KERMORVANT, Notes pour servir a I histoire de la franc-magonnerie et particuliérement
laR.L. La Triple Espérance ? Port-Louis : Typographie du Commercial Gazette, 1877, p.1.

% bid., p.3.

4 Cécile GREGOIRE, « Notes historiques sur la franc-magonnerie a I’lle Maurice, et, en particulier sur la loge
La Triple Espérance, Or. De Port-Louis ». 27 septembre 1934. p.1.

71



stratégique de I’océan Indien. L’Tle Maurice n’ayant pas de peuples autochtones et les
deux tentatives de colonisation hollandaise ayant été infructueuses au XVII¢ siécle, la
colonisation francaise d’un siécle avait posé les fondations d’un « pays » en phase de
construction. La solidarité et [I’universalisme maconniques procurérent des
dénominateurs communs, éléments ad hoc pour le premier gouverneur anglais, Robert
Townsend Farquhar, pour asseoir ses ambitions de pacification entre les nationalités et
groupes ethniques de I’7le, bien que momentanées. Certaines tensions furent décantées
dans une certaine mesure par la magonnerie locale. Les francs-magons frangais et
britanniques, ceux qui étaient nés a Maurice et ceux qui y étaient en transition ou en poste
devinrent les témoins, au méme titre que la population hétéroclite, de I’installation d’une
nouvelle administration britannique ponctuée d’innovations et métamorphoses. Les
loges de traditions magonniques francaises, tout en préservant leurs valeurs, fondements,
rites et rituels intrinseques, acquirent, grace aux échanges avec des francs-magons de
plusieurs obédiences, une dimension atypique, émergeant de ce microcosme insulaire,
comme dans un projet-pilote de I’outremer. L’institution magonnique mit en exergue la
possibilité de construire une cohésion et un espace de partage a certains moments-clés
de ce pays en chantier, déchiré et en perte de reperes.

Au niveau administratif et logistique, I’objectif du gouverneur Farquhar fut, tout
d’abord, de convaincre les élites francaises et les propriétaires fortunés de ne pas quitter
la colonie afin de maintenir les capitaux francais, et tout un arsenal de mesures fut mis
sur pied pour qu’elles ne se sentirent pas lésées économiquement et culturellement.
Hormis quelques changements en surface, Maurice continua d’étre une colonie frangaise
dans son mode de vie, une situation principalement attribuée a Farquhar. Apres avoir fait
un profil bas lors les premiers jours suivant la Capitulation, probablement di au fait que
sa nomination comme gouverneur par Lord Minto, gouverneur général des Indes, n’était
pas unanimement acceptée dans le camp des Britanniques, Farquhar s’arma de certains
outils diplomatiques pour que les conditions du Traité de Capitulation ne fussent pas
caduques. Pour cela, il misa sur des liens et des alliances avec les élites de I’Tle par le
biais d’événements sociaux, de nominations dans I’administration, du maintien du
systeme judiciaire et de la franc-magonnerie. Pour Farquhar, la continuité de la vie
économique reposait sans conteste sur une certaine tolérance de la traite des esclaves
(bien que la loi I’abolissant f(t votée en 1807 dans I’Empire britannique). Au niveau
social, il invita les habitants et les dignitaires étrangers a un grand bal et & un souper, dés
le 4 janvier 1811, afin de faire les présentations dans un cadre de conciliation. Cet
arrangement fut le début de « réunions fréquentes, ou les individus des deux nations
confondues, apprenaient a s’estimer et a s’aimer »°. A I’inverse, beaucoup de
Britanniques avaient décliné I’invitation du dernier gouverneur francais Decaen, le 3
décembre 1810, le jour de la Capitulation®. La générosité du Traité de Capitulation, signé
par le gouverneur francais Decaen et le général britannique Abercrombie éveilla par
ailleurs des sentiments mitigés chez les belligérants, menant & la censure de la Couronne
a ce dernier de par ses largesses’ et de I’appui de Farquhar a quelques Frangais®, et ne
faisait pas I’unanimité chez les officiers britanniques. Du c6té des Frangais, Napoléon,
selon Saint EIme le Duc, qualifia ce traité, accueilli avec soulagement localement par la

® Antoine MARRIER D’UNIENVILLE, Statistique de I’lle Maurice et ses dépendances. Volume 2, Paris, Gustave
Barba, 1838. Republié par Kessinger Legacy Reprints, p. 311.

® Michael ALLAN, Mary ALLAN, The Man and the Island. Sir Robert Townsend Farquhar Bt. First British
Governor of Mauritius. 1810-1823, Cambridge: Victoire Press Ltd, 2010, p. 46.

" Raymond D’UNIENVILLE, Marina CARTER, Last years of the Isle of France (1800-1814), La Société
d’Histoire de I’lle Maurice, 2010, p. 226.

8 bid., p. 250.

72



population francaise, comme le plus honorable qu’il ait connu. De ce fait, « I’année 1811
fut signalée par une suite de bals, de réunions et de concerts, dont on n’avait pas encore
vu d’exemple dans la colonie »°. Les Francais vaincus, eurent la fierté d’afficher le
dynamisme social et culturel de la colonie et, selon D’Unienville, « le ton de confiance
et de politesse qui régnait entre les deux nations dans toutes les occasions ou elles se
trouvaient ensemble, devaient faire espérer le succés bien désirable d’une union (...) »%.

Ces épisodes marquérent davantage le caractére hétérogéne des loges
mauriciennes qui englobaient aussi bien des Francais de souche, des Frangais nés a I’Isle
de France (devenus des franciliens ou franco-mauriciens), des métisses et des
Britanniques venus étoffer le pan international de la colonie insulaire de I’océan Indien.
De ce fait, I’avénement d’une nouvelle période de colonisation britannique en 1810, lors
des conquétes napoléoniennes dans les iles des Mascareignes et au cceur de 1’océan
Indien, entraina des changements drastiques. Les populations (colons francais, esclaves,
Asiatiques, gens de couleur et libres) devinrent les sujets du Roi George I11 alors que leur
pays fut renommé Mauritius. Devenu le terreau d’une multitude de traditions
européennes, africaines et asiatiques au fil du XIX® siecle, les motifs de tension dans les
relations diplomatiques se multipliérent, y compris au sein des temples du Grand Orient,
qui eux accueillaient tour a tour visiteurs internationaux, affilés britanniques et méme
louaient leurs locaux a la premiere loge de la Grande Loge Unie d’Angleterre, la Lodge
Faith and Loyalty, créée en 1816.

I11) LA VISITE DE LORD MOIRA, CLE DE VOUTE DE LA COOPERATION
FRANCO-BRITANNIQUE

Les espoirs de solidarité maconnique de Farquhar se concrétiserent le 10 ao(t
1813 avec la visite de Francis Rawdon-Hastings, Earl of Moira (1754-1826), en escale
a Maurice et en route pour la Grande Péninsule afin de prendre son poste de Gouverneur
Général du Bengale et de Commandant en Chef des Indes. Son arrivée eut un impact
aussi bien social que magonnique ; il fut accueilli en tant que futur Gouverneur des Indes
mais aussi comme un magon éminent — ancien Pro-Grand Maitre de la Grande Loge
anglaise des Modernes et le futur « Pro-Grand Maitre de la trés ancienne et honorable
société des Magons francs et acceptés aux Indes et toutes les Tles des mers de I’Inde »*.
Lorsque Lord Moira arriva & Maurice, il venait de quitter sa fonction de Pro-Grand
Maitre aprés une vingtaine d’années de service®?, lui qui fut I’un des architectes de
I’union des deux Grandes Loges®?, la Loge des Modernes et la Loge des Anciens, le 27
décembre 1813, avec la création de la Grande Loge Unie d’Angleterre. De plus, la loge
ou Farquhar fut initié en 1807 en Angleterre, la Lodge of Friendship N°3, était une loge
des Anciens (ayant aussi comme membre le Duc de Sussex) et elle avait fait une donation
pour I’achat d’un bijou offert a Moira pour honorer son poste de Grand Maitre par

° Antoine MARRIER D’UNIENVILLE, Statistique de I’lle Maurice et ses dépendances V 1 (1838), USA,
Kessinger Publishing, 1838, pp. 271-272.

©|bid., p. 273.

1 Jessica HARLAND-JACOBS et Cécile REVAUGER, « Rawdon, Francis [Moira, Hastings] (1754-1826) » dans
C. PORSET et C. REVAUGER, Le Monde Magonnique des Lumiéres, Dictionnaire prosopographique, volume
111, Paris, Champion, 2013, p. 2350.

12 Jessica HARLAND-JACOBS, Builders of Empire: Freemasons and British Imperialism, 1717-1927, Chapel
Hill: The University of North Carolina Press, 2007, p. 171.

13 Proceedings of the Grand Lodge of England: 1813 to 1868. Grand Assembly of Freemasons on the Union of
the two Grand Lodges on St. John’s Day on the 27th of December 1813.

73



intérim4 — ce bijou était dans ses bagages lors de sa visite & Maurice. Farquhar a regu,
Lord Moira avec faste en tant que gouverneur général des fles Maurice, Bourbon et ses
dépendances (titre qu’il recut en juillet 1811)™° et en tant que Grand Maitre Provincial anglais,
un honneur qui lui fut conféré aux magons sans qu’il n’y ait de Grande Loge Provincial et la
patente leur donnait le droit de porter ce titre. Le gouverneur se reposa sur une harmonie
socio-politique et un cecuménisme magonnique sans précedent dans la colonie. La facade
prestigieuse de cette visite d’état et I’affichage magonnique des élites rejoignait I’idéologie
de Moira qui, selon Jessica Harland-Jacobs, menait la franc-magonnerie sur la voie de la
« solidification de sa réputation en tant qu’institution loyale et respectable, soutenue par le
gouvernement »6. Farquhar, lui, put mettre en pratique sa stratégie de rallier les élites a
travers un moment-phare de la vie sociale, religieuse, politique et maconnique de la
colonie. Cette nouvelle donne identitaire britannique, qui fut trés largement commentée
dans la presse de I’époque, atteignit son paroxysme a la cérémonie de pose de la premiére
pierre de la Cathédrale catholique St Louis, le 19 ao(t 1813, par Lord Moira.

Au niveau social, la cérémonie d’inauguration de la cathédrale fut un succes car
le public assista, pour la premiere fois, & un défilé magonnique, en sus, devant une église
catholique. Avant I’inauguration, les membres des différentes institutions, I’instar de la
Grande Loge Provinciale de Bourbon, et Lord Moira se réunirent au temple de La Triple
Espérance «d’ou ils se rendirent en corps, revétus de leurs insignes Magonniques, au
milieu de deux haies formées par les soldats de la Garnison, sur la place de I’Eglise, pour
y déposer Magonniquement, la premiere pierre de la Cathédrale St Louis »*’. Dans son
journal, Lord Moira expliqua qu’il avait posé la premiére pierre « avec toute la solennité
qui pouvait rendre cet acte impressionnant »® et qu’il avait eu une « grande
satisfaction » 1° en voyant « I’impact positif que cet événement eut sur les résidents
francais »%. Edouard Virieux souligna également I’impact de cette visite sur les non-
initiés présents, confirmant le ressenti de Lord Moira: « Une foule innombrable de
personnes de toutes classes, de tous ages, tant de la Ville que des Campagnes, encombrait
la place de I’Eglise [...] L’on pouvait lire dans les yeux de tous les sentiments de joie,
de bonheur et de profonde reconnaissance & I’égard de notre illustre [frére] Grand
Maitre »?%. Malgré la réticence des prétres catholiques de parler de la bonne entente entre
la religion catholique et la franc-maconnerie en ces premiéres années de cohabitation
dans cette colonie ot I’Eglise d” Angleterre ne s’était pas encore installée, ces deux piliers
de traditions francaises, la franc-magonnerie du Grand Orient de France et le Clergé
catholique, se retrouverent sous le drapeau britannique lors d’une cérémonie
cecuménique. Le discours de Lord Moira devant la Cathédrale catholique en fut le
symbole : « Etre Supréme !!! Pére de tous !!! Daigne bénir I’entreprise que je fais de
rétablir un Temple consacré a Ton Culte et a Ta Gloire !!! [...] Macgons, habitants de

14 Freemasonry Today, «The First Entente Cordiale». 15 mars 2012.

15 Antoine MARRIER D’UNIENVILLE, Statistique de I ’1le Maurice et ses dépendances. Volume 2, Paris, Gustave
Barba, 1838. Republié par Kessinger Legacy Reprints, p. 316.

16 Jessica HARLAND-JACOBS, Builders of Empire: Freemasons and British Imperialism, 1717-1927, Chapel
Hill, The University of North Carolina Press, 2007, p. 171.

1 Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 a 1878, Typography of the Merchants and
Planters Gazette, 1887, pp.26-27.

18 Jessica HARLAND-JACOBS, Builders of Empire: Freemasons and British Imperialism, 1717-1927, Chapel
Hill: The University of North Carolina Press, 2007, p. 172.

® Ibid., p. 172.

2 bid., p. 172.

2 Edouard VIRIEUX , La loge « La Triple Espérance » de 1778 a 1878, Typography of the Merchants and
Planters Gazette, 1887, p. 28.

74



cette colonie, joignez vos veeux aux miens pour la prospérité de 1’ouvrage qui va étre
entrepris pour la réédification de I’Eglise »?.

Au niveau politique, le rapprochement voulu par Farquhar se concrétisa
momentanément, comme expliqué par André Maure, I’un des vénérables de la loge La
Paix présent ce jour-la, dans Souvenirs d’un vieux colon: Lord Moira fut accueilli
comme « le bienfaiteur des Frangais que le sort des armes avait rendus prisonniers »?3,
alors qu’Edouard Virieux qualifia plus tard le « [frere] Sir Robert Townsend Farquhar,
le Gouverneur sympathique et populaire »%. Lord Moira expliqua, lui, dans une lettre au
Secrétaire privé du Prince Régent que Farquhar avait gagné le cceur des habitants car
« ses manieres, sa douceur, son équité étaient justes pour cette tdche »%. Le bal en
I’honneur de Lord Moira dans la salle de spectacles du Jardin de la Compagnie, le 18
ao(t 1813, un jour avant I’inauguration de la cathédrale, a aussi ouvert une nouvelle page
de la cohabitation franco-britannique en donnant I’occasion aux civils des deux camps
de se cotoyer en public. C’était aussi la premiére fois dans I’histoire de I’7le Maurice que
le drapeau anglais flotta a coté de celui des Frangais?® et cette « ingénieuse alliance des
couleurs anglaises et francaise »?7, prodiguée par les chefs militaires et les officiers
chargés de faire les honneurs de cette féte, fut trés appréciée. Les relations entre les
francs-macons et les habitants se perpétuerent, entre autres, a travers des visites au
Champs de Mars et au Chateau du Réduit?®. L archiviste colonial D’Unienville expliqua,
en 1838, que « la magonnerie, dont la trés grande partie des habitants connaissait a peine
I’existence, a[vait], pendant quelques années, paru avec éclat en cette colonie »%. Il
ajouta qu’elle devait ce prestige & la visite de Lord Moira, « qui a[vait] procuré aux
habitants du Port-Louis, le spectacle, inconnu aux Francais, de cérémonies publiques, ou
tous les francs-magons figuraient avec les décorations de leurs différens (sic) grades »%.
Les innovations de ces différentes cérémonies organisées conjointement par les
obédiences francaise et anglaise, hormis le fait que I’appartenance magonnique fut
affichée face a un public de non-initiés, fut aussi qu’elles incorporaient la religion, la
politique, la culture et la franc-magonnerie. Cette pratique britannique, qui s’était
répandue dans les colonies de la Couronne, avait trouvé une certaine 1égitimité, mais non
pas d’acceptation totale, dans la société anciennement frangaise. Quand Moira quitta I’Tle
le 21 ao(t 1813, une « foule immense »3 I’accompagna au quai.

D’un point de vue magonnique, les loges francaises, elles, confirmérent leur assise
dans une colonie britannique en étant les hotes de Lord Moira. Comme le souligna
Graham Redman, Assistant Grand Secrétaire de la Grande Loge Unie d’Angleterre, en

22 Henry C. DESCROIZILLES, Notes lues au Banquet d ‘ordre du 23éme jour du 12éme mois de 5863 suivies du
discours par le F. Orateur le 10éme jour du 4éme mois 5864, Imprimerie du Commercial Gazette, 1864, p. 8.
2 André MAURE, Souvenirs dun vieux colon de | Tfle Maurice, La Rochelle, Typographie de Frédéric Boutet,
1840, Troisiéme partie, Chapitre 1.

2 Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 a 1878, Typography of the Merchants and
Planters Gazette, 1887, p. 27.

% Michael ALLAN, Mary ALLAN, The Man and the Island. Sir Robert Townsend Farquhar Bt. First British
Governor of Mauritius. 1810-1823, Cambridge, Victoire Press Ltd, 2010, p. 68.

% Antoine CHELIN, Une Tle et son passé, Mauritius Printing Cy. Ltd, 1973, p. 131.

2 Antoine MARRIER D’UNIENVILLE, Statistique de | ’lle Maurice et ses dépendances. Volume 2, Paris, Gustave
Barba, 1838. Republié par Kessinger Legacy Reprints, pp.332-33.

2 Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 a 1878, Typography of the Merchants and
Planters Gazette, 1887, p. 28.

2 Antoine MARRIER D’UNIENVILLE, Statistique de I’1le Maurice et ses dépendances. Volume 2, Paris, Gustave
Barba, 1838. Republié par Kessinger Legacy Reprints, p. 110.

% |bid., pp. 110-111.

3 1bid., p. 333.

75



2012, Pinvité d’honneur de la colonie britannique, Moira, auquel I’obédience
macgonnique anglaise devait toute sa « respectabilité et son état florissant »%, fut recu par
les loges francaises car aucune loge de I’obédience londonienne n’avait encore été créée.
Edouard Virieux, vénérable de La Triple Espérance des décennies plus tard, a
longuement commentée cette visite : « Dés son arrivée, les loges francaises envoyerent
des députations « pour souhaiter la bienvenue a I’illustre [frére] et I’inviter & venir visiter
[leurs] modestes Ateliers »*3. L’émulation créée par son arrivée conforta également le
niveau de prestige dont la magonnerie francaise était dotée. Moira inspecta les loges
francaises avant la cérémonie de la pose de la premiére pierre de la Cathédrale®, aprés
laquelle il y eut une salve d’artillerie avant que « les ouvriers Magons se retirérent dans
leur Temple pour rendre des Actions de grace au Grand Architecte des Mondes »%., Un
autre vénérable de La Triple Espérance, Pépin, « eut I’honneur de recevoir le noble Lord
en une des plus solennelles tenues dont la Magonnerie Coloniale gardera le souvenir »%,
Quant a la truelle en argent utilisée pour la cérémonie d’inauguration de la Cathédrale,
elle fut déposée au temple de la loge La Paix¥’. Au-dela du prestige magonnique de
recevoir Lord Moira, ce jour-1a, cette visite entérina le réle unificateur de la magonnerie
aux niveaux local et international. Elle mit avec succes en relation non seulement des
macons de plusieurs obédiences, mais aussi les piliers locaux de la magonnerie francaise
qui avaient connu ou vivaient encore des tensions, en tant qu’hotes. Suite a cette visite,
plusieurs dignitaires britanniques rejoignirent les loges francaises®, témoignant de la
capacité de la franc-maconnerie a « étendre le cercle des élites coloniales »*. Les
déracinés de la Grande Loge Unie d’Angleterre savaient que leur affiliation aux loges
locales seraient passageres et que la nécessité de fonder une loge anglaise devenait
primordiale dans une colonie, désormais, officiellement britannique.

IV) LA COHABITATION EN SOCIETE COMME EN MAGCONNERIE DE 1820 A 1877

La période entre 1820 et 1877 fut le témoin d’un échantillonnage de phases de
mixité maconnique entre les diverses nationalités dans un contexte colonial conflictuel.
Il est certes vrai que, malgré le fait que les Britanniques se mélérent aux différents
rassemblements des élites socio-économiques de Maurice, comme en Inde, les
dignitaires britanniques affichaient également leurs différences en matiére de langue et
de traditions dans les administrations et en société. Certains lieux de rencontre étaient
privilégiés par les élites britanniques hors des cercles des locaux qui nourrissaient des
sentiments antibritanniques, comme au plus ancien club hippique de I’Empire, le
Mauritius Turf Club —créé en 1812, et développé par Charles Draper, « la cheville
ouvriére dans I’organisation de ce sport éminemment britannique »*°. Farquhar voyait,

32 Freemasonry Today. «The First Entente Cordiale» 15 mars 2012.

% Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 & 1878, Typography of the Merchants and
Planters Gazette, 1887, pp. 26-27.

3 Jessica HARLAND-JACOBS, Builders of Empire: Freemasons and British Imperialism, 1717-1927, Chapel
Hill: The University of North Carolina Press, 2007.

% Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 a 1878, Typography of the Merchants and
Planters Gazette, 1887, p.27.

% Ibid., pp. 26-27.

57 Michael ALLAN, Mary ALLAN, The Man and the Island. Sir Robert Townsend Farquhar Bt. First British
Governor of Mauritius. 1810-1823, Cambridge, Victoire Press Ltd, 2010, p. 47.

% R.L. La Triple Espérance. Bi-centenaire. 1778-1978, 1778, p.42.

% Jessica HARLAND-JACOBS, Builders of Empire: Freemasons and British Imperialism, 1717-1927, Chapel
Hill, The University of North Carolina Press, 2007.

0 Benjamin MouTou, L ’lle Maurice : vingt-cing legons d 'histoire (1598-1998), Terre Rouge, Alfran Co. Ltd,
1986, p. 56.

76



lui, les courses hippiques comme un moyen de consolider les relations positives entre
macons tout en aidant a « cimenter les liens entre gentlemen francais et anglais pendant
plus d’un siécle et demi »*.. Le Turf Club était si prisé qu’en janvier 1908, Rowden de
la loge anglaise Friendship 1696 fit appel des instructions de la General Dispensation
conférées a la loge pour changer la date d’une tenue parce que la Mauritius Race Meeting
avait lieu le méme jour que la date prévue pour la tenue®?.

BEGINNING OF THE CONSTRUCTION OF PORT LOUIS, IN 1738, UNDER THE
DIRECTION OF MAHE DE LA BOURDONNAIS,

Début de la construction de Port-Louis sous le gouverneur Mahé de La Bourdonnais
(Allister Macmillan, Mauritius Hlustrated: Historical and Descriptive, Commercial and
Industrial Facts, Figures, & Resources, Les Editions du Pacifique, 2000, p. 19).

Néanmoins, au cours de ces décennies la franc-magonnerie procura une
plateforme universelle aux nations qui devaient cohabiter, indépendamment de leurs
griefs et de leur profil. Pour I’historien Benjamin Moutou, « c’est grace aux liens
maconniques que les choses allaient se dissiper »*® dans la colonie. Outre les événements
organisés par les autorités britanniques et les sociétés philosophiques & Port-Louis ol se
réunissaient les « plus hauts personnages de la Colonie, les visiteurs de marque et I’élite
de la population mauricienne » #4, les loges alimentérent également le calendrier social
de la colonie. Lors du bal magonnique donné a I’Hbtel du Gouvernement par Farquhar

41 Benjamin MouTou, L lle Maurice : vingt-cing legons d 'histoire (1598-1998), Terre Rouge, Alfran Co. Ltd,
1986] p. 56.

42 Annual Returns Lodge of Friendship 1676-1904-1912. Lettre de Rowden (secrétaire) au Grand Secrétaire.
14 janvier 1908.

43 Benjamin MouTou, L ’lle Maurice : vingt-cing lecons d ‘histoire (1598-1998), Terre Rouge : Alfran Co. Ltd,
1986, p. 55.

4 Grégoire CECILE, « Notes Historiques Sur La Franc-magonnerie A L le Maurice, Et en Particulier Sur La
Loge La Triple Espérance, Or. De Port-Louis ». 27 septembre 1934, p. 2.

77



en 1820 « en sa qualité de Député Grand Maitre de la Grande Loge Provinciale » *> et a
laquelle il avait convié tous les magons, « des vivats répétés (...) furent tirés en 1’honneur
des [Loges] De cet [Orient] »*. En 2010, lors du bicentenaire de la prise de I'7le, la loge
Sir Robert Farquhar Research Lodge No 16 fut consacrée par le Grand Maitre de la
Grande Loge de Maurice, Lindsay Descombes qui parla de Farquhar comme ayant
apporté I’unité a Maurice. 1l souligna que I’histoire a témoigné que le gouverneur fit un
« travail remarquable pour apporter une entente cordiale, la paix et I’entendement entre
les habitants francais et les dirigeants anglais »*. Que les initiatives de Farquhar aient
été de nature diplomatique, voire affairiste, ou qu’elles aient été animées d’un réel désir
de promouvoir la fraternité, il est indéniable que le gouverneur fut le pionnier des liens
maconniques entre les Francais, les gens de couleur et les Britanniques de la colonie. Ses
successeurs cultivérent également jusqu’a un certain point des liens avec les magons en
acceptant les invitations des loges aux événements.

Les bals maconniques donnés dans les temples nourrirent le dynamisme mondain.
L’inauguration de la galerie de la loge La Triple Espérance, en 1853, fut suivie par un
bal de 800 invités, qui revétit un caractére « encore plus solennel » “® de par la présence
de I’épouse du Gouverneur de La Réunion (Madame Hubert Delisle), du Contre-Amiral
Laguerre (commandant en chef de la station frangaise de la mer des Indes) et du
gouverneur britannique par intérim de Maurice, le Major Général William Sutherland.
La magonnerie frangaise gagna en partie ses lettres de noblesse grace a I’organisation de
cerémonies maconniques en I’honneur de visiteurs étrangers prestigieux ainsi que des
bals magonniques en présence d’hommes d’Etat. Le 24 mai 1855, par exemple, le
gouverneur de La Réunion fut recu lors d’un bal magonnique, entouré de 60 magons, et
cet événement fut suivi, le 30 octobre 1855, par un banquet magonnique en I’honneur du
gouverneur par intérim le Major Général Charles Murray Hay, affilié a la loge La Triple
Espérance®. Un autre bal magonnique, qui recut les éloges de la presse mauricienne, fut
celui donné en I’honneur du Prince Alfred, Duc d’Edimbourg et deuxiéme fils de la Reine
Victoria, en 1867%,

Cependant, il s’agissait principalement une « élite sociale » ! et, de ce fait, ces
élites qui se retrouvaient en loge, comme I’exprime Daniel Ligou étaient « des membres
de I’administration coloniale, des militaires de séjour ou de passage, des planteurs, des
marins, officiers de la « marchande » ou de la « Royale », beaucoup de membres de
diverses justices ou des professions libérales, quelques ecclésiastiques »%2. Au cceur des
tensions dans la colonie, la franc-magonnerie se devait de donner I’exemple de la
solidarité, quitte a maintenir des réseaux serrés sous le signe de I’élitisme. Dans les
années 1860, Descroizilles décrivit les relations avec les cing loges de différentes

“ Edouard VIRIEUX, La Loge « La Triple Espérance » de 1778-1878, Merchants and Planters Gazette, 1887, p. 30.
46 Henry C. DESCROIZILLES, Notes lues au Banquet d ‘ordre du 23eme jour du 12éme mois de 5863 suivies du
discours par le F. Orateur le 10éme jour du 4eme mois 5864, Imprimerie du Commercial Gazette, 1864, p. 10.
4" Freemasonry Today, «The First Entente Cordiale». 15 mars 2012.

“8 Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 a 1878, Typography of the Merchants and
Planters Gazette, 1887, p. 45.

4 Henry C. DESCROIZILLES, Notes lues au Banquet d ‘ordre du 23eme jour du 12éme mois de 5863 suivies du
discours par le F. Orateur le 10éme jour du 4eme mois 5864, Imprimerie du Commercial Gazette, 1864, p. 11.
0 Michael W. ALLAN, Freemasonry in Mauritius. A chronological compilation of lodges. 1778-2006, Grand
Lodge of Mauritius, 2006, p. 11.

®1Sudhir HAZAREESINGH, « Le Grand Orient de France sous le Second Empire et les débuts de la Troisiéme
République » dans Gaudin, Christine et Saunier, Eric. Franc-magonnerie et histoire. Bilan et perspectives,
Publications des Universités de Rouen et du Havre, 2003, p. 251.

52 Daniel Licou, Histoire des francs-magons en France. 1725-1815, Toulouse : Editions Privat, 2000, p. 123.

78



obédiences qui s’étaient installées a Maurice comme une grande famille ; « par le fait,
nos sentiments réciproques, la composition de notre population et notre société, font que
nous ne faisons, en quelque sorte, qu’une Loge. La bonne harmonie et une cordiale
entente continueront entre nous en ages, de générations en générations »*3. De plus, hors
des tenues habituelles, la vie magonnique coloniale était agrémentée de tenues spéciales
et solennelles ou de réceptions en I’honneur de visiteurs internationaux. Pour les magons
de La Triple Espérance, le prestige de ces événements était sans conteste la preuve que
la macgonnerie mauricienne entretenait des liens étroits avec les élites sociales,
administratives et militaires de I’étranger. Par exemple, Albin Reine Roussin, amiral,
ancien ambassadeur et plus tard ministre de la Marine en France recut le grade de Maitre
sous le vénéralat d’Edouard Virieux : « Des [freres] d’un aussi grand mérite sont toujours
un reflet d’honneur pour les Ateliers ou ils ont travaillé »**. Dans la panoplie des visiteurs
prestigieux des loges mauriciennes se trouvaient le Grand aumoénier de la frégate Uranie,
le Commandant de Freycinet (qui faisait le tour du monde), le Général Brue du Garoutier
en 1820, fut affilié & La Triple Espérance (il avait fait la bataille de Waterloo et fut
considéré comme « un des fils glorieux » % de I’Tle), et le professeur Evariste Désiré
Desforges Parny, initié dans la méme loge (qui en quittant I’ile Bourbon, passa par
Maurice avant son retour a Paris). La colonie vécut un autre événement quand I’Escadre
volante de la marine britannique arriva dans les eaux mauriciennes en 1872. La
cinquantaine de macons de cette Escadre visitérent la loge-mére et, le jour-méme, la loge
fut visitée par le deuxiéme Surveillant de la Grande Loge Unie d’Angleterre, Alexandre
Williamson, ancien Vénérable.

La franc-magonnerie, en tant que soupape de sécurité utile dans les moments de
tensions, était déja un outil qui avait fait ses preuves lors de certaines guerres qui
sévissaient a travers le monde depuis le XVI11¢siécle. A I'Tle Maurice, pendant les années
de passage de la domination francaise a la domination anglaise, les relations
magonniques purent défier certaines rivalités nationales en procurant un espace de
partage hors de la société civile. Les premiers liens magonniques entre les Francais et les
Britanniques dans la colonie furent d’autant plus facilités qu’ils avaient déja commencé
a étre tissés avant méme I’arrivée du nouveau gouvernement. En effet, les deux camps
pouvaient s’appuyer sur des précédents qui avaient déja fonctionné auparavant : les liens
avec les magons d’autres pays du bassin de I’océan Indien et la fraternité franco-
britannique pendant les guerres napoléoniennes. Les exemples de la concrétisation de la
fraternité antérieure a la colonisation britannique a Maurice étaient courants a cette
période dans la région. Comme le dit George Odo, lors de I’inauguration de La Triple
Espérance, en juin 1802%, au cours de la tréve, des magons étrangers étaient présents
«dans un esprit de large concorde »*. Grégoire Cécile, lui, explique que cette «
splendide » cérémonie « était rehaussée par la présence de nombreux [fréres] des Loges
mauriciennes, des Loges d’Europe, des Indes et du Cap de Bonne-Espérance (...) »%. La

%3 Henry C. DESCROIZILLES, Notes lues au Banquet d ‘ordre du 23éme jour du 12éme mois de 5863 suivies du
discours par le F. Orateur le 10éme jour du 4éme mois 5864, Imprimerie du Commercial Gazette, 1864, p. 34.
% Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 a 1878, Typography of the Merchants and
Planters Gazette, 1887, p. 22.

% Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 & 1878, Typography of the Merchants and
Planters Gazette, 1887, p. 22.

% Grégoire CECILE, « Notes Historiques Sur La Franc-magonnerie A L ile Maurice, Et en Particulier Sur La
Loge La Triple Esperance, Or. De Port-Louis ». 27 septembre 1934 p. 2.

5" George ODO, La Franc-magonnerie dans les colonies frangaises. 1738-1960, Paris, Editions Magonniques
de France, 2001, p. 40.

%8 Grégoire CECILE, « Notes Historiques Sur La Franc-magonnerie A L fle Maurice, Et en Particulier Sur La
Loge La Triple Esperance, Or. De Port-Louis ». 27 Septembre 1934 p. 2.

79



loge La Triple Espérance, pionniére de la colonie, parraina méme, en 1803, la loge Les
Amis Réunis a Chandernagor en Inde®. Tout comme en Inde, ol les loges anglaises
avaient des liens avec les loges francaises de Pondichéry et avec les loges hollandaises
au Bengale, les macons des loges francaises mauriciennes entretenaient une
correspondance avec leurs homologues étrangers des pays de I’océan Indien, d’Afrique
du Sud et de I’Inde, avant la prise de I’fle. Par exemple, a la fin du XIX® siéecle, les
membres de la loge La Triple Espérance débuterent une correspondance avec les magons
de la loge anglaise Perfect Unanimity a Madras, « désireux de resserrer de plus en plus
les liens (...) »® qui les unissaient.

V) LE POUVOIR TEMPOREL FACE AUX INSTANCES MACONNIQUES

L’excommunication des francs-magons catholiques par I’Evéque Collier, en
1854, prouva que les loges du Grand Orient de France de Maurice ne pouvaient pas
fonctionner en autarcie ; elles durent faire appel, outre a I’obédience a Paris elle-méme,
mais également a des arbitres internationaux. En effet, alors que les magons francais et
britanniques avaient préné, au cours des quatre décennies suivant la prise de I’Tle, la
sociabilité magonnique et I’cecuménisme religieux en société, le contexte de la colonie
— avec sa population multi-ethnique, multiculturelle et multi-cultuelle — rendit caduque
la pérennité du statu quo, soulignant les limites du cosmopolitisme et le flou de la
préséance de la juridiction magonnique londonienne qui n’avait, jusque-1a, jamais, été
explicitement imposée. L’excommunication de I’évéque Collier les placa en porte a faux
face a I’Eglise catholique de Maurice, celle d’Angleterre qui venait de s’installer et aux
francs-magons britanniques.

Les francs-magons du Grand Orient de France se tournérent vers le gouverneur
intérimaire Sutherland, aussi franc-magon. Certes, il connaissait la société mauricienne,
ayant assumeé le poste de gouverneur, mais, suite a une rencontre avec une députation de
la loge La Paix en mai 1854 ou il avait écrit et eu une « entrevue infructueuse » 5 avec
Collier, il dut transférer le cas au Procureur-Général. La presse locale, francophone et
anglophone de I’époque, a largement couvert cette fronde de I’Evéque catholique,
mettant & découvert les pressions et conflits des macons catholiques. Par exemple, aprés
une année sans trouver de solutions et étant toujours excommuniés, les macons de la loge
La Paix, dans une autre lettre, du 1*" juin 1855, expliquérent a Sutherland qu’ils furent
surpris et « mécontents de la mesure prise par sa Seigneurie, le Chef de I’Eglise Gallicane
sur cette colonie » 52 I’année précédente, ils souhaitaient I’informer de leur état d’esprit
et lui exposer les circonstances qui avaient mené a un tel recours a I’administrateur du
gouvernement britannique de Maurice. Dans un premier temps, ils avaient cru bien faire
en s’adressant a I’Evéque, « avec toute la bienséance due a son rang » . En ayant recours
a une « mesure aussi conciliatrice » a travers leur lettre, les magons avaient espéré lui
faire changer de position et « adopter une ligne de conduite empreinte de plus de
modération et de tolérance, et plus conformes aux Idées Libérales du Siécle »®*. Pourtant,

% Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 a 1878, Typography of the Merchants and
Planters Gazette, 1887, p. 21.

6 Jessica HARLAND-JACOBS, Builders of Empire: Freemasons and British Imperialism, 1717-1927, Chapel
Hill: The University of North Carolina Press, 2007, p. 85.

61 e Cernéen. 17 mai 1854.

2 FM 2 (854). La Paix. Dossier 1. 1852-1864. Annotation 49418. Lettre de La Paix a Sutherland. 1er juin
1855, p. 2.

& Ibid., p. 1.

Ibid., p.1.

80



au lieu de leur répondre directement, Collier jugea bon « d’une maniére plus positive et
plus formelle encore de son intention fixe & irrévocable d’excommunier les francs-
magcons, et cela en vertu d’une Série de Bulles émanant du Vatican » %, qu’il avait fait
publier dans les journaux locaux. Les cadres de la loge La Paix revenaient, de ce fait,
vers le gouverneur Sutherland avec un argumentaire reposant sur deux points cruciaux :
la reconnaissance de la supériorité de I’ Angleterre et, comme I’avait fait la loge La Triple
Espérance analement impliquée dans cette affaire, leur appartenance a I’Eglise gallicane.
La tribune d’« Un Catholique », dans le journal Le Cernéen du 20 mai 1854, fustigea
cette revendication des magons en déclarant que cette supposée appartenance a I’Eglise
gallicane les mettait en opposition avec I’Eglise de Rome. Ce catholique montra son
incompréhension face a des Mauriciens qui disaient « Eglise Gallicane » comme on
di[sai]t « Eglise Anglicane » %, La résultante était que « quelques Protestants trop joyeux
pour cacher leurs desseins, trépignai[en]t de plaisir et encore plus d’espérance »°’.

L affaire Collier mit en lumiére le fonctionnement de certaines institutions locales
qui, bien que la colonie fiit administrée par le gouvernement de la Couronne, agissaient
sans une autorité directe locale. Dans le cas de I’excommunication, apres le clergé local,
les obédiences européennes, I’administration locale et le gouvernement de Londres, il
restait peu d’arbitres pour apporter une solution ou trancher au niveau de deux
institutions — notamment le Catholicisme et la franc-magonnerie — qui se développaient
au cceur de cultures locales et européennes différentes. Le journal, Le Mauricien, du 1*
mai 1854 avait méme suggéré que le Quare Impedit, qui était « une procédure usitée en
Angleterre »%, fut appliqué a Maurice. 1l ne restait que la Reine Victoria et le Pape
comme conciliateurs potentiels. Les membres de la loge La Paix déciderent aussi de
professer « une nouvelle supplique »% & la Reine, car leur pétition de janvier 1855 était
restée sans réponse. Dans cette « humble pétition » ° des loyaux sujets mauriciens a Sa
Majesté, ils faisaient état de leurs doléances contre la persécution de Collier et
imploraient sa « Souveraine Justice » de venir en aide a une « Institution qui les
rassembl[ait], tolérée dans tous les gouvernements, Sages, re[cevait] une protection
particuliére de [Sa] Majesté, de [Son] Royal époux et de I’lllustre Grand Maitre qui
gouvern[ait] les Loges d’Angleterre »"*. Sutherland se retrouva en conséquence impliqué
dans une polémique qui traversait plusieurs institutions francaises et britanniques de la
colonie. Pour eux, dans cette colonie ot Lord Moira, missionné par le Roi d’Angleterre,
posa la premiére pierre de I’Eglise catholique avec les loges de Maurice, « pendant prés
d’un siecle, la Maconnerie [fut] considérée méme respectée a Maurice comme elle
I’é[tait] dans le Royaume Uni de la Grande Bretagne et les autres possessions de
I’Empire »™2, jusqu’a ce qu’un prélat vint troubler cette paix. Les magons de La Paix
avaient également I’intention de présenter une pétition au Pape Pie IX pour la révocation,
si elle concernait « les Francs-magons de [la] Colonie, la Bulle qui excommuni[ait] tous
les macgons en général » 7. Ils souhaitaient aussi demander a Collier d’appuyer cette

% FM 2 (854). La Paix. Dossier 1. 1852-1864. Annotation 49418. Lettre de La Paix a Sutherland. ler juin
1855, p. 2.

% Le Cernéen. « Un Catholique ». 20 mai 1854.

%7 Ibid.

68 |_e Mauricien. ler mai 1854.

% FM 2 (854) La Paix. Dossier 1 (1852-1864). Lettre au GODF. 25e jour 6e mois 5856 p. 3.

FM 2 (856). LTE. Dossier 1. « Pétition adressée a la Reine d’Angleterre par les francs-magons de |’lle
Maurice — Loge de La Triple Espérance » 15 janvier 1855 p. 1.

™ 1bid., pp. 1-2.

2 EM 2 (856). LTE. Dossier 1. « Pétition adressée a la Reine d’Angleterre par les francs-magons de |’lle
Maurice — Loge de La Triple Espérance » 15 janvier 1855 p. 3.

3 FM 2 (854). La Paix. Dossier 1. 1852-1864. Annotation 49418, Lettre de La Paix a Sutherland. ler juin 1855 p.2.

81



requéte (ce qu’il leur avait déja proposé en 1854) et ils firent référence aux Princes
excommuniés depuis Rome et aux Rois francais.

Collier refusant d’abdiquer, la fin des années 1850 fut placée sous le signe de
sentiments mitigés : la méfiance envers I’Eglise catholique locale, la défiance de certains
macons, et la peur menant a leur départ des loges alors que le maintien de
I’excommunication perdurait. Alors que certains membres de La Triple Espérance firent
une demande de renseignements sur les affiliations a la Grand Loge d’Irlande en 1859,
d’autres membres de la loge du Grand Orient choisirent de se joindre aux loges de la
Grande Loge Unie d’Angleterre. De plus alors qu’en 1864, Collier refusa de donner les
sacrements au fils qu’un magon avait adopté’™, Descroizilles expliqua, qu’alors que la
splendeur d’antan de La Triple Espérance fut un moment obscurci, par des causes qui
n’[avaient] jamais eu leur saine raison d’étre », il espérait voir « le retour de ces cohortes
de [Freres], dont les phalanges se comptent, non par dizaines mais par centaines. La fin
de I’épiscopat de Collier a Maurice fut mouvementée. Il recut plusieurs propositions de
poste du Cardinal Barnabo de Rome qu’il refusa et accepta finalement un départ de la
colonie en 1862 « en laissant derriére lui, un diocése solidement organisé »S.

VI)1877: LES PREMICES D’UNE CESSATION DES RELATIONS
MACONNIQUES FRANCO-BRITANNIQUES

Le départ de Collier ne mit pas fin aux sentiments antimagonniques locaux. De
plus, la colonie était en passe de faire face a de nouveaux conflits qui allaient frapper de
nouveau la franc-magonnerie de Maurice dans son ensemble, & partir de 1877, mettant
cette fois-ci en péril encore plus les liens entre les institutions coloniales. Lors de la
séance du 8 mai 1877, la loge La Triple Espérance rejeta, a I’'unanimité, le veeu n° 9, que
le Conseil de I’Ordre leur adressa pour demander la suppression des 2 premiers termes
du paragraphe 2 de L’Article 1 qui, pour eux, était la « suppression qui d’un trait de
plume restreindrait I’obligation pour un néophyte en la croyance de I’existence d’un étre
supréme »’’. Localement, la loge La Triple Espérance « se prononga a I’unanimité contre
le changement demandé. Sa faible voix, unie a celles de quelques autres Loges, ne fut
malheureusement pas écoutée et a la grande majorité I’article fut modifié »"®. La
circulaire du 28 novembre 1877 sur I’abrogation du Paragraphe 2 de I’Article 1°" de la
Constitution du Grand Orient informa les loges que cette modification avait été votée
par I’Assemblée générale & une Session d’octobre 1877. En Europe, selon Edouard
Virieux de La Triple Espérance, « le résultat du vote du Grand Orient fut la cessation
immédiate des relations fraternelles entre lui et la Grande Loge d’Angleterre, la Grande
Loge d’Ecosse, la Grande Loge d’lrlande et beaucoup d’autres puissances
macgonniques »°. Alors qu’elle accepta avec réticence la nouvelle position de
I’obédience, la loge La Triple Espérance proposa au Grand Orient de France de lui
accorder une dérogation de par le fait que, pour les magons francais, les magons

" FM 2 (856). LTE. Dossier 2.

> Masonic Mirror. “Masonry at Home and Abroad”. mai 1864. p.9. Lettre du Révérend F. De la Mare datée
des 4 et 5 avril, envoyée par H.H. aux éditeurs du Masonic Mirror et du Freemasons Magazine.

"8 http://www.dioceseportlouis.org/historique/leglise-a-maurice/

" FM 2 Rés (144). LTE. Dossier 3. 1893-1900. Correspondance. Volume 177. Annotation 3919. 21 juin 1894.
Protestation de LTE contre certains veeux adressée au GOD p. 3.

8 Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 a 1878 [Typography of the Merchants and
Planters Gazette, 1887] p. 86.

™ Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 a 1878 [Typography of the Merchants and
Planters Gazette, 1887] p. 86.

82



http://www.dioceseportlouis.org/historique/leglise-a-maurice/

britanniques étaient devenus leurs concitoyens dans ce microcosme colonial, et continua
a plaider sa cause pour avoir un statut spécial pendant plus de dix ans.

Selon I’archiviste du Library and Museum of Freemasonry de Londres (dans une
lettre envoyée a V. Latimer en 1996 — retracant I’historique de la magonnerie anglaise a
Maurice —, la fraternité entre les magons anglais et francais fut mise en péril en 1877-
1878 suivant I’abrogation de la croyance obligatoire en Dieu par le Grand Orient de
France, qui était « le principe de base de I’Ordre »®° en Angleterre. En mars 1878, la
Grande Loge Unie d’Angleterre passa une résolution a cet effet et I’archiviste précisa
qu’il avait fallu « probablement un certain temps avant que cela devienne totalement
effectif dans les loges anglaises a travers le monde »8. Cependant, pour lui, la nature
exacte de I’impact sur la situation mauricienne n’était pas démontrée par les archives
londoniennes® mais il expliqua que quelques documents en frangais, dans le dossier de
la Loge Friendship 1696, suggéraient que la loge La Triple Espérance, ou quelques-uns
de ses membres, n’étaient pas d’accord avec ce changement mais qu’ils avaient
« humblement »% accepté la décision du Grand Orient. En effet, dés 1877, les loges
britanniques de Maurice réagirent avec diligence et envoyerent plusieurs lettres a leurs
obédiences sur la situation qu’elles imaginaient en Europe. Cependant, elles maintinrent
leurs liens avec les loges frangaises, un des fondements de cette cohabitation fut le
partage des temples frangais alors que les loges britanniques n’avaient pas encore les
leurs. Ainsi, « les relations entre [Loges] des différentes obédiences restérent
amicales »%. A I’inauguration de la Lodge of Friendship 1696, le 11 octobre 1877, dans
le temple de la loge La Paix, des députations des deux loges frangaises se joignirent aux
membres des loges anglaises — The British Lodge 736, The Mauritius Lodge of Harmony
No. 1535 et la loge N0.1152 — et de la loge irlandaise N0.112 pour I’ouverture des
travaux®. La délégation magonnique frangaise comprenait le vénérable de la loge La
Paix et le Premier Surveillant de La Triple Espérance®®.

Les magons des loges francaises, aprés leurs démélés avec I’Evéque Collier et aux
nouveaux statuts du Grand Orient de France, assistérent, en présence des magons
britanniques, & une oraison sur la franc-maconnerie faite par le Chapelain et macon, le
Révérend George Mc Irvine®”. De méme, les murs du temple de la loge francaise de La
Paix allaient bientdt étre décorés, suite a un vote, du portrait de Nagle, magon de la loge
anglaise, par I’artiste et magon francais La Hogue.® La cohabitation magonnique des
derniéres décennies semblait se perpétuer entre les loges européennes de Maurice en
cette fin de I’année 1877. Les deux loges anglaises, elles, consolidaient leurs assises dans
la colonie, donnant une image d’unité magonnique ; leurs membres étaient revigorés par
I’inauguration de la troisiéme loge anglaise en octobre 1877, alors que la loge La Paix

8 |_odge File Friendship 1696. Lettre du conservateur a V. Latimer (secretary of the lodge). 20 novembre 1977 p.2.
& Ibid., p. 2.

821 odge File Friendship 1696. Lettre du conservateur a V. Latimer. 20 novembre 1977 p. 2.

Blpid., p. 2.

8 Grégoire CECILE, « Notes Historiques Sur La Franc-magonnerie A L Tle Maurice, Et en Particulier Sur La
Loge La Triple Espérance, Or. De Port-Louis » 27 septembre 1934 p. 1.

8 Annual Returns. Lodge of Friendship 1696. 1877-1884. Doc 1. Minutes of the Meeting held to Inaugurate
the “Lodge of Friendship”, No. 1696 (Under Charter of the Grand Lodge of England, dates the 11th June
1877) in the rooms of the Lodge “La Paix”. 11 octobre 1877 p. 1.

% Ibid., p. 4.

87 Annual Returns. Lodge of Friendship 1696. 1877-1884. Doc 1. Minutes of the Meeting held to Inaugurate
the “Lodge of Friendship”, No. 1696 (Under Charter of the Grand Lodge of England, dates the 11th June
1877) in the rooms of the Lodge “La Paix”. 11 octobre 1877 p.2.

% 1bid., p. 4.

83



était décadente (elle allait bient6t fermer). Cependant, le Freemasons Chronicle d’avril
1882 mit le doigt sur ces relations entre les macons francais et anglais de la colonie qui
allaient contre la décision de la Grande Loge Unie d’Angleterre. Il cita un extrait d’un
journal local ou certains magons mauriciens se plaignaient que, depuis I’abrogation des
statuts du Grand Orient, les obédiences anglaise, écossaise et irlandaise avaient ordonné
a leurs membres de ne pas accepter les magons francais mauriciens comme visiteurs a
leurs tenues. Ils avaient recu la consigne de I’obédience, face a cette attitude allant contre
la fraternité et que ce serait « antimagonnique »%® de faire I’inverse : « Ces grands
pouvoirs ne nous regoivent pas ; nous, nous les recevons »%. Face a cette déclaration, le
Freemasons Chronicle s’insurgea contre les macons francais en déclarant que les
macons anglais ne devaient pas oublier que si les Francais n’avaient pas coupé les liens
avec eux, ils I’avaient fait de leur coté®. Les loges britanniques avaient fermé leurs portes
aux visiteurs francais dans les Etats nord-américains, au Canada, en Suéde et au
Danemark. Quant au cas mauricien, le journal se demanda : « Comment se fait-il que les
Loges anglaises, irlandaises et écossaises a Maurice ne soient pas forcées de suivre
I’exemple ? »%,

Inévitablement, un autre débat, qui découlait de cette tendance, allait voir le jour :
les limites de la juridiction magonnique d’un pays britannique et de facto sous la
juridiction de la Grande Loge Unie d’Angleterre. En effet, un des huit principes que
I’obédience fixa en 1929 était qu’elle ne reconnaissait qu’une obédience par pays et la
magonnerie mauricienne allait étre, a plusieurs occasions, un laboratoire en matiére de
juridiction. Dans un article du Masonic Mirror de juillet 1860, faisant écho a ce qui se
passait en Angleterre, la légitimité des pays ou « la Franc-magonnerie [€était] pratiquée
sous I’autorité de ses gouvernements respectifs, ¢’est-a-dire, 1a ot elle [était] légale »%
fut questionnée. Maurice figurait sur la liste de ces pays. En 1866, le Masonic Press
dressa, lui, la liste des « Masonic Enclaves » et cita le cas de Jersey ou il y avait des
conflits de juridiction avec les loges francaises. Cette question donna lieu a des
recherches sur des précédents a propos de la présence « de Loges étrangeres sur le
territoire de [leur] Grande Loge Nationale »%. L’auteur cita alors les loges frangaises de
Maurice et les loges hollandaises du Cap, et conclut qu’il fallait évaluer dans quelle
mesure elles étaient des « restes de juridictions politiques disparues »* ou les loges
anglaises n’interféraient pas dans la « souveraineté magonnigue »% (comme au Portugal,
en Espagne et au Canada).

En 1876, huit magons de loges du Grand Orient de France — La Triple Espérance,
La Paix, La Bienfaisance, L ’Amitié de la Réunion et une loge parisienne® — fonderent la
loge La Concorde, une loge symbolique, renommée L ’Amitié n°245. La loge du Supréme
Conseil de France fut inaugurée le 28 janvier 1878%, Cependant, dés la création de cette
loge, la communauté maconnique insulaire y fit obstacle, les loges de la Grande Loge
Unie d’Angleterre aussi bien que celles du Grand Orient de France. Le 23 janvier, Jean

8 Freemasons Chronicle. Avril 1882.

% bid.

°! Ibid.

%2 Freemasons Chronicle. Avril 1882.

% Masonic Mirror, «Masonic Queries & Notes. Masonry Sanctioned by Governments». Juillet 1860. p. 38.
% 1bid., p. 38.

% Ibid., p. 38.

% 1bid., p. 38.

" GLDF. Dossier L ’Amitié 245. Tableau des Magons Réguliers qui désirent former une loge. La Concorde. 5
janvier 1877.

% GLDF. Dossier L ’Amitié 245. Compte rendu de I’inauguration p. 1.

84



Emile Daruty demanda a la loge Harmony 1535 d’assister a I’inauguration de la loge
L °Amitié n°245 le 28 janvier 1878% et de lui conférer le titre de « installed master »
(vénérable installé), elle refusa. Brewsher envoya une lettre le jour de I’installation, en
expliquant « (...) qu’aucune nouvelle loge ne p[ouvait] maintenant étre érigée dans ce
pays, sauf sous une Constitution britannique, et cette opinion prov[enait] des réglements
du Supréme Conseil de France, Chapitre 1, article 5 »*%. De ce fait, les procédures de la
nouvelle loge étaient « irrégulieres »1. Le jour méme Daruty protesta contre ce qu’il
appela cette « étrange théorie »1%2. La création de L>Amitié 245 n’était, pour lui, pas en
violation des conventions des Suprémes Conseils autour du monde et précisa que le
Supréme Conseil de France avait fait «acte d’établissement a Maurice depuis 1844,
quatorze ans avant la G[rande] L[oge] d’Angleterre qui ne saurait aujourd’hui lui interdire
le droit d’y rester »%, Le vénérable de Harmony consulta le Grand Secrétaire de la Grande
Loge Unie d’Angleterre, le 29 janvier 1878, car il ne voulait pas agir improprement mais
« le sentiment général [était] que la Loge était irréguliere en tout & ne devrait pas étre
reconnue »%%, 1l joignit aussi une copie d’un compte rendu de I’inauguration, publié d’un
journal local, La Sentinelle, écrit, selon lui par Daruty, qui faisait allusion au vénérable de
la British Lodge, comme & « une épine dans le pied de la Loge »'%.

A I’inauguration de la loge, de nombreux visiteurs affluérent comme Lewinson
(le passé vénérable de la loge anglaise la British Lodge et de la loge écossaise la
Friendship 439) ; des membres de la British Lodge, de La Triple Espérance et de La
Paix!%, Agissant avec circonspection face aux instructions des obédiences et pour
modeérer les sensibilités de leurs pairs, certains magons britanniques ne boudérent pas la
cérémonie malgré leur réticence alors que le compte-rendu de I’inauguration fit état des
visiteurs distingués qui avaient présenté leurs excuses pour leur absence due a leurs
occupations professionnelles — a I’instar de Kyshe (passé vénérable de la loge irlandaise
Military Lodge), Thompson (passé vénérable de la Saint Louis Lodge of Marks Masters) et
Rickwood (le passé vénérable de I’ancienne Harmony)'%’. Ainsi, lors de cette cérémonie
quelque peu atone en comparaison aux moments de I’affichage obséquieux de la solidarité
maconnique franco-britannique des décennies précédentes, les loges anglaises s’abstinrent
de visiter « en corps », considérant la loge comme irréguliére. Daruty demanda au Supréme
Conseil de France de « mettre sous le nez »'% des magons de ces loges une copie de sa
correspondance avec le Supréme Conseil d’Angleterre. Pour Daruty, comme, la loge avait
recu sa constitution le 30 mars 1877, il pensait qu’il avait recu « l’autorisation
nécessaire »%° et que la Grande Loge Unie d’Angleterre n’y voyait pas d’objection car son
Grand Maitre et le Grand Maitre adjoint étaient aussi les « Patrons » du Supréme Conseil
d’Angleterre. De plus, certains vénérables anglais s’étaient montrés favorables a la création

% GLDF. Lettre de Daruty a Harmony 1535. 23 janvier 1878 p.1.

100 GLDF. Dossier L ’Amitié 245. Copie de la lettre de Brewsher a L’ Amitié. 28 janvier 1878.
101 GLDF. Dossier L ’Amitié 245. Copie de la lettre de Brewsher a L °’Amitié. 28 janvier 1878.
102 GLDF. Dossier L ’Amitié 245. Copie de la lettre de Daruty a Brewsher. 28 janvier 1878.
103 | bid.,

104 Annual Returns. Mauritius Lodge of Harmony No.1535. 1875-1884. H 110. Lettre au Grand Secrétaire au
vénérable. 29 janvier 1878. p.1.

105 |hid., p. 3.

1% GLDF. Dossier L ’Amitié 245. Compte rendu de I’inauguration. p. 1.

7 [bid., p. 1.

108 GLDF. Dossier L’ Amitié 245. Lettre de Daruty a Millet St Pierre. ler février 1878 p.2.
109 [bid., p. 3.

85



de la loge et avaient changé d’avis « au dernier moment sur la menace qui leur a[vait] été
faite de les traduire devant la Gr[ande] L[oge] d’Angleterre »*10,

Ainsi, la présence d’autres obédiences dans une colonie anglaise, donc sous
I’égide de la Grande Loge Unie d’Angleterre, devint une pierre d’achoppement au
maintien des relations. Face a une situation ambigué qui persistait aprés le Schisme dans
ses relations avec les loges du Grand Orient de France et du Supréme Conseil de France,
la magonnerie anglaise de Maurice commenca a prendre position. En plus de la distance
prise & certains niveaux avec La Triple Espérance et La Bienfaisance, elle se positionna
contre la création d’autres loges, qui se fit en parallele au durcissement de I’anglicisation
de la colonie. La magonnerie anglaise suivit ainsi I’expansion de I’Empire & Maurice et,
méme si elle ne garda pas toutes ses loges, elle affirma cette position souveraine sur le
territoire de la Grande Loge Unie d’Angleterre. Quant a deux journaux locaux, a la ligne
éditoriale pro-francaise, ils publiérent des articles belliqueux et des avis mitigés suite a
I’implantation de la loge L ’Amitié. Le journal Le Cernéen publia le mercredi 30 janvier
1878 un article en page 1, « La Loge I’Amitié, n°245 », signé E.A., qui parla du fait que
la présence de nombreux macons de Port-Louis était le témoignage que, méme si
L’Amitié était une loge d’une autre obédience, les membres de la nouvelle loge restaient
des fréres envers lesquels les magons des autres loges avaient des « sentiments de
tolérance ». Bien informé, car « s’il faut en croire les indiscrets, — car il y en a méme
dans la franc-magonnerie»'!, I’auteur précisa que les loges anglaises protestaient, au
nom de la Grande Loge Unie d’Angleterre, contre I’installation de cette loge et
commenta : « Il est de plus assez étrange que la Grande Loge d’Angleterre, la derniére
venue a Maurice (...) puisse aujourd’hui revendiquer un tel monopole, (...) et sur ce
point, nous sommes parfaitement d’accord avec lui »*2. Quant au journal, La Sentinelle
de Maurice du vendredi 1% février 1978, il précisa que la Lodge of Harmony « prétendait
que I’Tle était colonie anglaise, la Grande Loge d’Angleterre seule avait le droit d’y
constituer des loges »*2 et que la loge L ’Amiti¢, étant irréguliére, n’entretiendrait pas de
relations avec elle. L’auteur affichait un sentiment hostile envers la « prétention » de la
Lodge of Harmony et défendit Daruty qui revendiquait « au nom de [la] liberté, le droit
pour tout magon, de se placer sous I’obédience de I’autorité magonnique dont les
doctrines lui convenaient le mieux »'4, L ’auteur rappela qu’aprées la fondation de la
« premiére loge anglaise » en 1858 (mais il oublia ici de préciser qu’une autre loge fut
créée dans les années 1810), les membres de cette loge s’étaient alors adressés a la
Grande Loge Unie d’Angleterre pour avoir des consignes sur I’attitude a suivre face aux
loges frangaises. Il leur fut officiellement répondu que la colonie ne pouvait étre
assimilée aux autres pays britanniques car «au contraire, d’aprés des usages
magonniques, elle relevait d’une juridiction frangaise »'** comme le Grand Orient de
France s’y était installé avant la colonisation britannique. L article conclut donc, « dés
lors, c’était-elle, la Gr[ande] [Loge] d’Angleterre, qui, a proprement parler, envahissait
un territoire étranger en y constituant des loges »*26,

Le tournant du siécle fut imbriqué, d’une part, dans les sentiments impérialistes
exacerbés des Britanniques et, d’autre part, par le mauricianisme revendiqué sur une fle

10 GLDF. Dossier L’ Amitié 245. Lettre de Daruty a Millet St Pierre. ler février 1878 p.3.

11| e Cernéen. « La Loge | ’Amitié, No.245 » Signé E.A. mercredi 30 janvier 1878. p.1.

12 |hid., p. 1.

1131 a Sentinelle de Maurice. Année XXVII. No 6552. Vendredi ler février 1878 « La Loge L ’Amitié ». p. 2.
14 bid., p. 2.

15 |_a Sentinelle de Maurice. Année XXVII. No 6552. Vendredi ler février 1878 « La Loge L ’Amitié ». p. 2.
18 [bid., p. 2.

86



au ceeur des tensions internes entre plusieurs nations. La fin du XIX® siécle entraina les
loges dans des divergences religieuses, idéologiques et institutionnelles, et certains
éléments, qui firent du laboratoire magonnique mauricien un exemple des valeurs
universelles et de la fraternité internationale, devinrent les sources mémes de
divisions. Malgré leurs différences, I’insularité et des valeurs communes apportérent
certaines similitudes identitaires. Alors que le terme « mauricianisme » ne serait
vraiment utilisé que dans les années pré et post-indépendantes (I’Indépendance du pays
eut lieu en 1968) pour revendiquer une identité nationale différente de 1’époque
coloniale, le XIX® siecle jeta les bases de ce qui, au début du XX siécle, devint le mot
d’ordre des groupes qui demanderent le suffrage universel. La devise « Maurice aux
Mauriciens » déclencha une dichotomie politisée entre Mauriciens et colons
britanniques. L’Tle, devenue une terre d’implantation et les insulaires étaient désormais
les enfants du sol, les instabilités et les revendications se firent méme ressentir au sein
de certaines loges entre 1890 et 1930. Le nationalisme francais, qui sévissait dans la
colonie, surtout depuis la fin du XIX® siécle, devint plus prégnant. Face a ces
revendications, dans les années 1900 et 1910, la loge La Triple Espérance, qui souhaitait,
depuis des années, avoir un Consul de France macgon, fit aussi des recommandations au
Grand Orient de France et & différents ministéres en France pour appuyer des mutations
diplomatiques. Ces derniéres avaient pour objectif de mettre en avant les réseaux
diplomatiques francais dans I’outre-mer et de préserver la culture frangaise sur une terre
britannique. Par exemple, le nouveau vénérable de La Triple Espérance, Cangy, installé
9 décembre 1911, présenta une requéte au Grand Orient de France pour que le prochain
Consul de France a Maurice soit un « Magon militant »''’. De méme, quelques magons
comme Seillier couvaient des sentiments antibritanniques et avaient une idée, qui
viendrait du Dr Edwin Blackburn lors de son vénéralat a La Triple Espérance. Seillier
envisageait une « mesure diplomatique & historique a la fois qui n’[était] pas au dessus
(sic) des moyens d’action du G[rand] O[rient] et qui amenerait a bref délai — apres 15 ou
20 ans dans I’histoire d’un peuple — I’épanouissement de la mentalité frangaise moderne
dans ce petit pays »"8. Se présentant comme un ex-membre de La Triple Espérance,
« ayant jugé de sa dignité de n’en plus former partie »''°, élabora en 1911, son projet a
I’obédience : il créerait une entité ou les membres seraient Francais de par les lois
égalitaires de la République (car a Maurice, un citoyen n’était pas simplement «
Mauricien, sans étre ni Anglais ni sujet anglais »'?°, par « La Rétrocession de I’lle
Maurice a la France, lors des réglements de compte, par I’échange de concessions
coloniales »*, Etant également contre la montée du nationalisme frangais dans la
colonie telle qu’elle était menée, il décriait les volontaires qui souhaitaient créer une
milice locale ainsi « les deux éléments de la classe dite éclairée (hélas !!) : les gens de
couleur et les pseudo-blancs »*?2, 1l adhérait, cependant, aux idées d’Edouard Laurent, «
journaliste indépendant de ce pays, le seul homme indépendant de ce pays »'?* qui, selon

17 GODF. LTE 1907-1915. Dossier 1912-1915. Lettre du vénérable de LTE, Cangy, au Président et aux
membres du Conseil de I’Ordre. 10 décembre 1911 p. 1.

18 GODF. LTE 1907-1915. Dossier 1907-1911. Lettre de Seillier (Rose Hill) au Secrétaire du GODF. 2
décembre 1915 p. 1.

19 GODF. LTE 1907-1915. Dossier 1907-1911. Lettre de Seillier (Rose Hill) au Secrétaire du GODF. 2
décembre 1915 p. 4.

120 |id., p. 2.

121 |pid., p. 2.

2 |bid., p. 4.

123 |pid., p. 4.

87



lui, était en correspondance directe, au sujet de la rétrocession, avec des parlementaires
et journalistes de France.

VII) LES LIMITES DE LA CONVERGENCE DES TRADITIONS
FRANCOPHONES ET ANGLOPHONES

Ainsi, malgré les liens entre les franc-magonneries d’essences anglaise et
francaise au XIX® siécle, depuis le XX¢ siécle, les relations magonniques reposent sur
une dichotomie claire : d’un c6té, les obédiences qui ne dérogent pas a leurs traditions
théistes, et de I’autre, celles qui ne qui se disent laiques. Du c6té de celles qui se
revendiquent « régulieres » et déistes, il y a la Grande Loge de Maurice, inaugurée le 12
mars 2005. Pour Lindsay Descombes, le premier Grand Maitre de I’obédience
mauricienne, les deux loges britanniques encore présentes a Maurice, avant la création
de la Grande Loge de Maurice, eurent le « contrdle total sur la Magonnerie « réguliére »
a Maurice pendant plus d’un siécle » et elles « n’avaient pas essaimé »'?4. De plus, la
création de la Grande Loge de Maurice, avec les sept loges de la Grande Loge Nationale
de France, en 2005, fut une fagon de les affranchir « d’un passé colonial de la Franc-
Maconnerie, parfois peu glorieux »'?%. La Grande Loge de Maurice fut installée par le
Grand Maitre de la Grande Loge Nationale Frangaise, Jean-Charles Foellner, et des
délégations et des Grands Maitres de quatre continents furent présents. Comme nous
I’explique le chargé de communication et Député Grand Secreétaire de la Grande Loge de
Maurice : « La GLM a été constituee sur les bases d’une loge de District, tombant sous
la juridiction de la Grande Loge Nationale Francaise (GLNF). Ainsi, le 12 mars 2005, la
Grande Loge de Maurice a été créée avec comme consécrateurs les Grand Maitres de la
Grande Loge Nationale Francaise, de la Grand Lodge of South Africa et de la Grand
Lodge of India. Ce qui donne une belle idée de la résonance internationale d’un tel
événement macgonnique. De surcroit, la Grande Loge de Maurice a obtenu sa
reconnaissance de la Grande Loge Unie d’Angleterre, le 11 mars 2005, soit a 24 heures
de la consécration officielle, ce qui est trés rare dans les annales. La Grande Loge de
Maurice fait ainsi partie de la magonnerie de tradition francaise « réguliere » et reconnue.
Ils ont été nombreux de la loge anglaise Lodge of Friendship 1696 EC et de la loge
écossaise Friendship Lodge 439 SC a avoir demandé aux loges du District de la Grande
Loge Nationale Francaise de soutenir le projet de la création de la Grande Loge de
Maurice. Un certain nombre de membres des loges du Grand Orient de France ont méme
franchi le Rubicon pour se joindre & la magonnerie « réguliere » et reconnue de la Grande
Loge de Maurice. Les pétitionnaires de la nouvelle obédience mauricienne ont été les
membres des loges faisant partie du district (environ quelque 200 personnes). Une
médaille commémorative a été frappée a I’occasion de la consécration de la premiére
Grande Loge mauricienne, le 12 mars 2005, date qui coincidait avec les 33 ans de
I’Indépendance du pays, et accessoirement avec la date du début de la marche du sel de
Gandhi le 12 mars 1930 ». Un des atouts qui fut souligné par Michael Allan fut le fait
que le Rite Emulation fut utilisé et la cérémonie eut lieu en frangais. Il expliqua de méme
que la cérémonie se fit exactement comme en Angleterre avec « une réplique fidele »'%°.

124 |_indsay DESCOMBES, « Bref historique de la création de la GLM »
www.glmasonica.com/introduction.php?I=fr. Acces: 16/03/2013.

125 |_indsay DESCOMBES, « Bref historique de la création de la GLM »
www.glmasonica.com/introduction.php?l=fr. Accés : 16/03/2013.

126 Ereemasonry Today. Michael ALLAN, « Grand Lodge of Mauritius Takes a leap forward» 1°" avril 2006.

88



http://www.glmasonica.com/introduction.php?l=fr
http://www.glmasonica.com/introduction.php?l=fr

Quant au Grand Orient de France, elle a pris une voie laique depuis 1877. Les
relations sont ainsi, depuis le 20° siécle et toujours de nos jours, internationales mais elles
n’ont pas été maintenues entre toutes les obédiences. Comme I’a souligné Georges
Sérignac au journal local I’express, lors de sa visite a Maurice en 2022 :

«Ily a deux types d’obédience [...]. Il y a celles qui sont filles du Grand Orient de
France, de cette franc-magonnerie frangaise qui est laique. De ce que j’entends a
Maurice, les liens de cette franc-magonnerie sont tout a fait bons. Il n’y a pas de
raisons quils ne le soient pas d’ailleurs. Il peut parfois y avoir des problématiques
locales humaines, des mésententes humaines, comme partout. Avec les autres
obédiences, ¢ est-a-dire les obédiences de filiation anglo-saxonne, [...] il n'y a non
pas de différences, parce que le terme serait un peu péjoratif, mais une certaine
distance. C’est-a-dire qu’on se connait ; on s apprécie humainement parfois ; on
peut étre proches ; on peut étre des amis dans la vie ; mais, maconniquement, on
ne se fréquente pas. Donc il y a quand méme ce clivage essentiel [...] »%.

En paralléle, en 2023, deux événements ont marqué les loges du Grand Orient de
Maurice. Tout d’abord, dans le sillage des 250 ans de 1’appellation Grand Orient de
France, I’obédience a consolidé ses liens avec 1’ile Maurice en la choisissant comme le
« bouquet final » des célébrations dans les villes de France. Comme 1’explique Jacques
Helary, Grand Maitre adjoint du Grand Orient de France, lors d’une interview a Port-
Louis en 2023 :

« Lorsqu’il s’est engagé sur la commémoration des 250 ans de l'appellation du
Grand Orient de France, Georges Sérignac, le Trés Grand Maitre, a souhaité que
le Grand Orient communique, non pas pour détruire quoique ce soit et surtout pas
le secret de notre ordre, mais simplement sur qui nous sommes réellement. [...]
Finir a Maurice et non pas par un événement parisianiste, était important. C’est
comme en franc-maconnerie ; tout est mélé, l'intellect, le sentiment, le besoin de
sacré. L’ile Maurice est une terre de force de la franc-magonnerie historique et de
vivacité sereine, calme, mais active C’est la premiére fois aussi qu’une équipe
s’engage autour de notre ére sur une action forte et le fait est que ce n’est pas
comme dans les autres régions du monde ou se sont beaucoup d’expatriés, de
professionnels ou autres. C’est la premiére fois qu 'un représentant mauricien de
la franc-macgonnerie rentre et agit au Conseil de I’Ordre. C’est une reconnaissance
aussi de ce qu’il a fait dans le passé et aujourd hui »*%.

Ensuite, Amaresh Ramlugan, un Mauricien, a été élu Grand Maitre Adjoint du
Grand Orient (Maconnisme et juridictions), lors du Convent de Lille en 2023.

Ainsi, de nos jours, la scission est bien maintenue entre d’une part les loges qui
se disent « régulieres », et d’autre part, celles qui suivent une tradition déiste. La
pérennisation de la cessation des relations internationales est tout a fait légitime de par
le fait que les grandes ambitions de Farquhar ne pouvaient défier les réalités du monde
maconnique international. En revanche, le cas mauricien montre que la franc-magonnerie
a bel et bien joué un role unificateur a certains niveaux et qu’il est indéniable que, face
aux circonstances, elle exacerba également certaines divisions déja bien ancrées dans la
société. La vie des loges s’entreméla a I’histoire générale de I’ile devenue, aujourd’hui,

127 Suite de l'interview de Georges Sérignac au quotidien L ’Express de Maurice, publiée le Ler juillet 2022.
128 Interview de Jacques Helary pour L ’Express de Maurice le 7 juillet 2023, publiée le 8 janvier 2023.

89



une nation a part entiere. L implantation des loges francaises et britanniques dans cet
espace insulaire, dénuées de peuples autochtones, contraignit les expatriés a changer
certains modes de fonctionnement pour s’adapter a la donne contextuelle de I’Isle de
France, ensuite de I’Tle Maurice. Les métamorphoses subies et les liens entre des nations
diverses et variées d’Europe firent de cette colonie et de ses loges un vivier de cultures
et de traditions. La franc-magonnerie des XV 111 et X1X® siécle a laissé a la postérité une
identité flienne propre. Le fait magonnique, transposé dans un contexte insulaire, a ainsi
été métamorphosé et a eu un rayonnement en évoluant cote a cote dans un contexte déja
trés étroit, tout en maintenant une présence sur le territoire.

90



