
69 

LA CULTURE DES RELATIONS INTERNATIONALES ET LA 

DYNAMIQUE DE LA FRANC-MAÇONNERIE DE 

L’ÎLE MAURICE 

 
Brinda VENKAYA REICHERT 

Docteure en études anglophones 

Université de Bordeaux-Montaigne 

 

Résumé : L’objectif ici est de mettre en exergue les raisons et les conséquences des 

relations internationales que les diverses loges maçonniques de l’île Maurice, 

d’obédiences françaises et britanniques confondues, ont maintenu du XVIIIe siècle à ce 

jour. Cette franc-maçonnerie insulaire, bien qu’elle se soit développée loin des 

métropoles européennes, s’est fait une place dans le paysage maçonnique en préservant 

des liens étroits, tout en se créant une identité unique dans une société pluriethnique, 

multilingue, cosmopolite, voire hétéroclite lors de certains épisodes de son histoire. De 

la création des premières loges françaises du Grand Orient de France sous la colonisation 

française, la maçonnerie de cette île des Mascareignes, devenue Mauritius sous la 

colonisation anglaise, a su maintenir une dynamique aux niveaux interne et international, 

faisant d’elle une institution à la fois de souches européennes et mauricienne à part 

entière, avec la création de la Grande Loge de Maurice au XXIe siècle.  

 

Mots-clés : île Maurice – franc-maçonnerie mauricienne – colonialisme – océan Indien 

– relations internationales 

 

Abstract : The thrust of this paper is to showcase how international relations nurtured 

by the masonic lodges of Mauritius island, which stemmed from French and English 

grand lodges alike, have been a source of dynamism while exploring their origins and 

consequences. The island-rooted freemasonry, though having developed in the midst of 

the Indian ocean, thus remotely from Europe, has empowered itself into becoming part 

and parcel of the European and international lodges. This has been upheld via frequent 

links with other countries while crafting locally a singular masonic identity with, as 

backdrop, a multi-ethnic, multi-lingual, and pluralistic and even motley society. From 

its origins in the Mascarenes to the current time, Mauritian freemasonry has been able 

to challenges the odds of its first French lodges created by the Grand Orient de France 

under the French colonisation in the 18th century and to sustain ongoing operations 

under British imperialism in a country newly named Mauritius. By leveraging on internal 



70 

and international relations, the island’s freemasonry has stepped forward to become an 

institution on its own in the 21st century, with the creation of the Grand Lodge of 

Mauritius, while deciding not to sever its ties with its European origins.   

 

Keywords: Mauritius – Mauritian freemasonry – colonialism – Indian Ocean – 

international relations 

 

 

La culture des relations internationales est ancrée dans l’histoire des loges de 

différentes obédiences européennes qui se sont implantées à l’île Maurice, dès la 

deuxième moitié du XVIIIe siècle. De la création officielle de la première loge du Grand 

Orient de France en 1778 (La Triple espérance), dans la colonie française de l’Isle de 

France, à la fin du XIXe siècle, les maçons de diverses nationalités ont été marqués par 

le paysage hétérogène d’une colonie en transition, sous une administration britannique 

dès 1810, faisant de la franc-maçonnerie un vecteur de dynamisme. Ainsi, avant de 

revendiquer une obédience mauricienne à part entière deux siècles plus tard, avec la 

création de la Grande Loge de Maurice en 2005, la franc-maçonnerie du pays s’est 

forgée, au fil du temps, une identité à la fois insulaire et exogène. Les relations entre les 

loges et les liens entre les nationalités au sein même du pays ont rythmé la vie à l’intérieur 

et hors des temples au XIXe siècle, alimentées par les visites de personnalités 

internationales, les relations avec les métropoles et, incontestablement, les 

correspondances avec les obédiences européennes. Elles ont nourri le syncrétisme de 

cette franc-maçonnerie coloniale, tout comme les liens étroits avec les obédiences 

européennes et les loges des pays de la zone indianocéanique.  

Néanmoins, bien que certaines relations soient toujours maintenues aux niveaux 

local et international depuis la fin du XIXe siècle, les loges mauriciennes se sont alignées 

sur les constitutions et règlements de leurs obédiences respectives, suivant in fine une 

approche détachée du religieux, telle que celle entérinée par le Grand Orient de France 

dès 1877, ou celle de tradition déiste que n’a jamais remise en question la Grande Loge 

Unie d’Angleterre. Nous pouvons ainsi parler de deux types de maçonneries qui 

cohabitent à Maurice de nos jours, avec des francs-maçons qui ont de bonnes relations 

hors des temples mais qui ne se mélangent plus comme au XIXe siècle en loge. Ainsi, la 

franc-maçonnerie mauricienne a été un laboratoire de mixité entre les obédiences 

française (le Grand Orient de France) et anglaise (la Grande Loge Unie d’Angleterre) 

avec ses dissemblances parfois indicibles, ses accords tacites et sa véracité face à un 

contexte hybride et international, mais qui, néanmoins, ne pouvait être pérenne. 

I) LES BALBUTIEMENTS DES RELATIONS AVEC LES OBÉDIENCES 

EUROPÉENNES 

L’île Maurice a été qualifiée, à juste titre, par André Maure, au XIXe siècle, de « 

colonie française sous le drapeau britannique »1. Au cœur de cette colonie qui ne pouvait 

être que plurielle de par sa démographie, de ses phases de peuplements et de ses diverses 

administrations qui se sont chevauchées, entre autres, les liens entre les loges des diverses 

obédiences – le Grand Orient de France, la Grande Loge Unie d’Angleterre, la Grande 

Loge d’Irlande, la Grande Loge d’Écosse, le Suprême Conseil de France et la Grande 

                                                           
1 Jacky SIMONIN, Communautés périphériques et espaces publics émergents. Les médias dans les îles de 

l’océan Indien, Paris, L’Harmattan, 2002, p.49. 



71 

Loge de France avant le XXe siècle, ainsi que quelques tentatives d’autres formations 

maçonniques –.ont été, eux, de facto, des relations internationales. Forgée au cours des 

périodes colonisatrices française et britannique, la franc-maçonnerie de la colonie, dès ses 

débuts officieux avant 1778, a maintenu sa volonté farouche de prouver sa légitimité auprès 

des obédiences européennes. La régularisation de la loge La Triple Espérance par le Grand 

Orient de France en 1778 se fit au cœur de tensions entre les francs-maçons, ou ceux qui 

se revendiquaient maçons, de trois loges qui avaient été créées sans être régularisées.  

La solution arriva par l’entremise du nouvellement créé Grand Orient de France, 

pour réunir les maçons et symboliquement créer la première loge de l’Isle de France. Un 

des vénérables de La Triple Espérance, Vigoureux de Kermorvant, raconta, en 1877, que 

le 18 décembre 1778, dans la maison de Ricard de Bignicourt, trois maçons français se 

réunirent : Perier de Salvert, lieutenant de vaisseau, « SPRC 18e » ; Le Drée de La Serrée, 

lieutenant de vaisseau, « SPR+ 18 », et Lecoat, chirurgien-major de la Marine, « SPRC+ 

18 », tous trois de la loge L’Heureuse Rencontre de Brest. Ils présidèrent « la première 

séance, qui eut lieu dans [cet Orient] pour régulariser les Francs maçons (sic) de 3 

Sociétés en Instance près le [Grand Orient] de France »2. Une deuxième réunion eut lieu 

le 23 décembre et l’installation de la loge eut lieu le 25 décembre3. Subséquemment, la 

première intervention de la métropole pour pallier le manque de coordination dans une 

colonie de l’océan Indien et les correspondances avec l’obédience ont suivi, des siècles 

durant, avec les loges mauriciennes adoubant son administration. Les autres loges du 

Grand Orient, créées sous la colonisation française (1715-1810) de l’Isle de France à la 

fin du XVIIIe siècle et au début du XIXe siècle, se sont en conséquence reposées sur les 

décisions qui venaient de Paris, puis de la Grande Loge Provinciale de l’Isle Bourbon, à 

une période où les correspondances dépendaient lourdement des aléas des arrivées 

maritimes. Outre les longues périodes sans aucun échange avec le Grand Orient à Paris, 

les relations difficiles avec l’île Bourbon, pourtant géographiquement proche, ont isolées 

la colonie. De même, les relations internes au sein des loges de l’Isle de France, toutes 

du Grand Orient, n’ont pas été au beau fixe et ont subi les tensions d’un contexte colonial 

complexe gangrené, notamment par des revendications politiques, des hostilités face à la 

situation socio-économique et des lobbys des gens de couleur. Dans le sillage de la 

création des loges Les Vingt-Un et Les Quinze Artistes à la fin du XVIIIe siècle, ces 

divisions avaient touché les temples. Ces deux loges fusionnèrent avant de s’intégrer à 

la loge La Paix en 18374, qui eut une certaine identité ethnique. Ces épisodes marquèrent 

davantage le caractère hétérogène des loges mauriciennes et les tensions dans les 

relations diplomatiques se multiplièrent, y compris au sein des temples du Grand Orient, 

qui eux accueillaient tour à tour visiteurs internationaux, affiliés britanniques et même 

louaient leurs locaux à la première loge de la Grande Loge Unie d’Angleterre, la Lodge 

Faith and Loyalty, créée en 1816. 

II) LES TENTATIVES REUSSIES DE STABILISATION DE LA COLONIE ET 

DE LA MAÇONNERIE 

Les liens furent tendus, dès 1810 avec l’Acte de capitulation, entre les Français 

de l’ancienne Isle de France, devenus des colonisés, et les Anglais, les nouveaux 

colonisateurs opiniâtres d’un Empire britannique qui avait pris le contrôle de cette île 

                                                           
2 E. VIGOUREUX DE KERMORVANT, Notes pour servir à l’histoire de la franc-maçonnerie et particulièrement 

la R.L. La Triple Espérance ? Port-Louis : Typographie du Commercial Gazette, 1877, p.1. 
3 Ibid., p.3. 
4  Cécile GREGOIRE, « Notes historiques sur la franc-maçonnerie à l’Ile Maurice, et, en particulier sur la loge 

La Triple Espérance, Or. De Port-Louis ». 27 septembre 1934. p.1.  



72 

stratégique de l’océan Indien. L’île Maurice n’ayant pas de peuples autochtones et les 

deux tentatives de colonisation hollandaise ayant été infructueuses au XVIIe siècle, la 

colonisation française d’un siècle avait posé les fondations d’un « pays » en phase de 

construction. La solidarité et l’universalisme maçonniques procurèrent des 

dénominateurs communs, éléments ad hoc pour le premier gouverneur anglais, Robert 

Townsend Farquhar, pour asseoir ses ambitions de pacification entre les nationalités et 

groupes ethniques de l’île, bien que momentanées. Certaines tensions furent décantées 

dans une certaine mesure par la maçonnerie locale. Les francs-maçons français et 

britanniques, ceux qui étaient nés à Maurice et ceux qui y étaient en transition ou en poste 

devinrent les témoins, au même titre que la population hétéroclite, de l’installation d’une 

nouvelle administration britannique ponctuée d’innovations et métamorphoses. Les 

loges de traditions maçonniques françaises, tout en préservant leurs valeurs, fondements, 

rites et rituels intrinsèques, acquirent, grâce aux échanges avec des francs-maçons de 

plusieurs obédiences, une dimension atypique, émergeant de ce microcosme insulaire, 

comme dans un projet-pilote de l’outremer. L’institution maçonnique mit en exergue la 

possibilité de construire une cohésion et un espace de partage à certains moments-clés 

de ce pays en chantier, déchiré et en perte de repères.  

Au niveau administratif et logistique, l’objectif du gouverneur Farquhar fut, tout 

d’abord, de convaincre les élites françaises et les propriétaires fortunés de ne pas quitter 

la colonie afin de maintenir les capitaux français, et tout un arsenal de mesures fut mis 

sur pied pour qu’elles ne se sentirent pas lésées économiquement et culturellement. 

Hormis quelques changements en surface, Maurice continua d’être une colonie française 

dans son mode de vie, une situation principalement attribuée à Farquhar. Après avoir fait 

un profil bas lors les premiers jours suivant la Capitulation, probablement dû au fait que 

sa nomination comme gouverneur par Lord Minto, gouverneur général des Indes, n’était 

pas unanimement acceptée dans le camp des Britanniques, Farquhar s’arma de certains 

outils diplomatiques pour que les conditions du Traité de Capitulation ne fussent pas 

caduques. Pour cela, il misa sur des liens et des alliances avec les élites de l’île par le 

biais d’événements sociaux, de nominations dans l’administration, du maintien du 

système judiciaire et de la franc-maçonnerie. Pour Farquhar, la continuité de la vie 

économique reposait sans conteste sur une certaine tolérance de la traite des esclaves 

(bien que la loi l’abolissant fût votée en 1807 dans l’Empire britannique). Au niveau 

social, il invita les habitants et les dignitaires étrangers à un grand bal et à un souper, dès 

le 4 janvier 1811, afin de faire les présentations dans un cadre de conciliation. Cet 

arrangement fut le début de « réunions fréquentes, où les individus des deux nations 

confondues, apprenaient à s’estimer et à s’aimer »5. À l’inverse, beaucoup de 

Britanniques avaient décliné l’invitation du dernier gouverneur français Decaen, le 3 

décembre 1810, le jour de la Capitulation6. La générosité du Traité de Capitulation, signé 

par le gouverneur français Decaen et le général britannique Abercrombie éveilla par 

ailleurs des sentiments mitigés chez les belligérants, menant à la censure de la Couronne 

à ce dernier de par ses largesses7 et de l’appui de Farquhar à quelques Français8, et ne 

faisait pas l’unanimité chez les officiers britanniques. Du côté des Français, Napoléon, 

selon Saint Elme le Duc, qualifia ce traité, accueilli avec soulagement localement par la 

                                                           
5 Antoine MARRIER D’UNIENVILLE, Statistique de l’Ile Maurice et ses dépendances. Volume 2, Paris, Gustave 
Barba, 1838. Republié par Kessinger Legacy Reprints, p. 311. 
6 Michael ALLAN, Mary ALLAN, The Man and the Island. Sir Robert Townsend Farquhar Bt. First British 

Governor of Mauritius. 1810-1823, Cambridge: Victoire Press Ltd, 2010, p. 46. 
7 Raymond D’UNIENVILLE, Marina CARTER, Last years of the Isle of France (1800-1814), La Société 

d’Histoire de l’Ile Maurice, 2010, p. 226. 
8 Ibid., p. 250. 



73 

population française, comme le plus honorable qu’il ait connu. De ce fait, « l’année 1811 

fut signalée par une suite de bals, de réunions et de concerts, dont on n’avait pas encore 

vu d’exemple dans la colonie »9. Les Français vaincus, eurent la fierté d’afficher le 

dynamisme social et culturel de la colonie et, selon D’Unienville, « le ton de confiance 

et de politesse qui régnait entre les deux nations dans toutes les occasions où elles se 

trouvaient ensemble, devaient faire espérer le succès bien désirable d’une union (…) »10. 

Ces épisodes marquèrent davantage le caractère hétérogène des loges 

mauriciennes qui englobaient aussi bien des Français de souche, des Français nés à l’Isle 

de France (devenus des franciliens ou franco-mauriciens), des métisses et des 

Britanniques venus étoffer le pan international de la colonie insulaire de l’océan Indien. 

De ce fait, l’avènement d’une nouvelle période de colonisation britannique en 1810, lors 

des conquêtes napoléoniennes dans les îles des Mascareignes et au cœur de l’océan 

Indien, entraîna des changements drastiques. Les populations (colons français, esclaves, 

Asiatiques, gens de couleur et libres) devinrent les sujets du Roi George III alors que leur 

pays fut renommé Mauritius. Devenu le terreau d’une multitude de traditions 

européennes, africaines et asiatiques au fil du XIXe siècle, les motifs de tension dans les 

relations diplomatiques se multiplièrent, y compris au sein des temples du Grand Orient, 

qui eux accueillaient tour à tour visiteurs internationaux, affilés britanniques et même 

louaient leurs locaux à la première loge de la Grande Loge Unie d’Angleterre, la Lodge 

Faith and Loyalty, créée en 1816. 

III) LA VISITE DE LORD MOIRA, CLÉ DE VOUTE DE LA COOPÉRATION 

FRANCO-BRITANNIQUE 

Les espoirs de solidarité maçonnique de Farquhar se concrétisèrent le 10 août 

1813 avec la visite de Francis Rawdon-Hastings, Earl of Moira  (1754-1826), en escale 

à Maurice et en route pour la Grande Péninsule afin de prendre son poste de Gouverneur 

Général du Bengale et de Commandant en Chef des Indes. Son arrivée eut un impact 

aussi bien social que maçonnique ; il fut accueilli en tant que futur Gouverneur des Indes 

mais aussi comme un maçon éminent − ancien Pro-Grand Maître de la Grande Loge 

anglaise des Modernes et le futur « Pro-Grand Maître de la très ancienne et honorable 

société des Maçons francs et acceptés aux Indes et toutes les îles des mers de l’Inde »11. 

Lorsque Lord Moira arriva à Maurice, il venait de quitter sa fonction de Pro-Grand 

Maître après une vingtaine d’années de service12, lui qui fut l’un des architectes de 

l’union des deux Grandes Loges13, la Loge des Modernes et la Loge des Anciens, le 27 

décembre 1813, avec la création de la Grande Loge Unie d’Angleterre. De plus, la loge 

où Farquhar fut initié en 1807 en Angleterre, la Lodge of Friendship N°3, était une loge 

des Anciens (ayant aussi comme membre le Duc de Sussex) et elle avait fait une donation 

pour l’achat d’un bijou offert à Moira pour honorer son poste de Grand Maître par 

                                                           
9 Antoine MARRIER D’UNIENVILLE, Statistique de l’Ile Maurice et ses dépendances V 1 (1838), USA, 
Kessinger Publishing, 1838, pp. 271-272. 
10 Ibid., p. 273. 
11 Jessica HARLAND-JACOBS et Cécile REVAUGER, « Rawdon, Francis [Moira, Hastings] (1754-1826) » dans 
C. PORSET et C. REVAUGER, Le Monde Maçonnique des Lumières, Dictionnaire prosopographique, volume 

III, Paris,  Champion, 2013, p. 2350. 
12 Jessica HARLAND-JACOBS, Builders of Empire: Freemasons and British Imperialism, 1717-1927, Chapel 
Hill: The University of North Carolina Press, 2007, p. 171. 
13 Proceedings of the Grand Lodge of England: 1813 to 1868. Grand Assembly of Freemasons on the Union of 

the two Grand Lodges on St. John’s Day on the 27th of December 1813.  



74 

intérim14 – ce bijou était dans ses bagages lors de sa visite à Maurice. Farquhar a reçu, 

Lord Moira avec faste en tant que gouverneur général des îles Maurice, Bourbon et ses 

dépendances (titre qu’il reçut en juillet 1811)15 et en tant que Grand Maître Provincial anglais, 

un honneur qui lui fut conféré aux maçons sans qu’il n’y ait de Grande Loge Provincial et la 

patente leur donnait le droit de porter ce titre. Le gouverneur se reposa sur une harmonie 

socio-politique et un œcuménisme maçonnique sans précèdent dans la colonie. La façade 

prestigieuse de cette visite d’état et l’affichage maçonnique des élites rejoignait l’idéologie 

de Moira qui, selon Jessica Harland-Jacobs, menait la franc-maçonnerie sur la voie de la 

« solidification de sa réputation en tant qu’institution loyale et respectable, soutenue par le 

gouvernement »16. Farquhar, lui, put mettre en pratique sa stratégie de rallier les élites à 

travers un moment-phare de la vie sociale, religieuse, politique et maçonnique de la 

colonie. Cette nouvelle donne identitaire britannique, qui fut très largement commentée 

dans la presse de l’époque, atteignit son paroxysme à la cérémonie de pose de la première 

pierre de la Cathédrale catholique St Louis, le 19 août 1813, par Lord Moira. 

Au niveau social, la cérémonie d’inauguration de la cathédrale fut un succès car 

le public assista, pour la première fois, à un défilé maçonnique, en sus, devant une église 

catholique. Avant l’inauguration, les membres des différentes institutions, l’instar de la 

Grande Loge Provinciale de Bourbon, et Lord Moira se réunirent au temple de La Triple 

Espérance « d’où ils se rendirent en corps, revêtus de leurs insignes Maçonniques, au 

milieu de deux haies formées par les soldats de la Garnison, sur la place de l’Eglise, pour 

y déposer Maçonniquement, la première pierre de la Cathédrale St Louis »17. Dans son 

journal, Lord Moira expliqua qu’il avait posé la première pierre « avec toute la solennité 

qui pouvait rendre cet acte impressionnant »18 et qu’il avait eu une « grande 

satisfaction » 19 en voyant « l’impact positif que cet événement eut sur les résidents 

français »20. Edouard Virieux souligna également l’impact de cette visite sur les non-

initiés présents, confirmant le ressenti de Lord Moira : « Une foule innombrable de 

personnes de toutes classes, de tous âges, tant de la Ville que des Campagnes, encombrait 

la place de l’Eglise […] L’on pouvait lire dans les yeux de tous les sentiments de joie, 

de bonheur et de profonde reconnaissance à l’égard de notre illustre [frère] Grand 

Maître »21. Malgré la réticence des prêtres catholiques de parler de la bonne entente entre 

la religion catholique et la franc-maçonnerie en ces premières années de cohabitation 

dans cette colonie où l’Église d’Angleterre ne s’était pas encore installée, ces deux piliers 

de traditions françaises, la franc-maçonnerie du Grand Orient de France et le Clergé 

catholique, se retrouvèrent sous le drapeau britannique lors d’une cérémonie 

œcuménique. Le discours de Lord Moira devant la Cathédrale catholique en fut le 

symbole : « Être Suprême !!! Père de tous !!! Daigne bénir l’entreprise que je fais de 

rétablir un Temple consacré à Ton Culte et à Ta Gloire !!! […] Maçons, habitants de 

                                                           
14 Freemasonry Today, «The First Entente Cordiale». 15 mars 2012. 
15 Antoine MARRIER D’UNIENVILLE, Statistique de l’Ile Maurice et ses dépendances. Volume 2, Paris,  Gustave 

Barba, 1838. Republié par Kessinger Legacy Reprints, p. 316. 
16 Jessica HARLAND-JACOBS, Builders of Empire: Freemasons and British Imperialism, 1717-1927, Chapel 
Hill, The University of North Carolina Press, 2007, p. 171. 
17 Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 à 1878, Typography of the Merchants and 

Planters Gazette, 1887, pp.26-27. 
18 Jessica HARLAND-JACOBS, Builders of Empire: Freemasons and British Imperialism, 1717-1927, Chapel 

Hill: The University of North Carolina Press, 2007, p. 172. 
19 Ibid., p. 172. 
20 Ibid., p. 172. 
21 Edouard VIRIEUX , La loge « La Triple Espérance » de 1778 à 1878, Typography of the Merchants and 

Planters Gazette, 1887, p. 28. 



75 

cette colonie, joignez vos vœux aux miens pour la prospérité de l’ouvrage qui va être 

entrepris pour la réédification de l’Église »22. 

Au niveau politique, le rapprochement voulu par Farquhar se concrétisa 

momentanément, comme expliqué par André Maure, l’un des vénérables de la loge La 

Paix présent ce jour-là, dans Souvenirs d’un vieux colon : Lord Moira fut accueilli 

comme « le bienfaiteur des Français que le sort des armes avait rendus prisonniers »23, 

alors qu’Edouard Virieux qualifia plus tard le « [frère] Sir Robert Townsend Farquhar, 

le Gouverneur sympathique et populaire »24. Lord Moira expliqua, lui, dans une lettre au 

Secrétaire privé du Prince Régent que Farquhar avait gagné le cœur des habitants car 

« ses manières, sa douceur, son équité étaient justes pour cette tâche »25. Le bal en 

l’honneur de Lord Moira dans la salle de spectacles du Jardin de la Compagnie, le 18 

août 1813, un jour avant l’inauguration de la cathédrale, a aussi ouvert une nouvelle page 

de la cohabitation franco-britannique en donnant l’occasion aux civils des deux camps 

de se côtoyer en public. C’était aussi la première fois dans l’histoire de l’île Maurice que 

le drapeau anglais flotta à côté de celui des Français26 et cette « ingénieuse alliance des 

couleurs anglaises et française »27, prodiguée par les chefs militaires et les officiers 

chargés de faire les honneurs de cette fête, fut très appréciée. Les relations entre les 

francs-maçons et les habitants se perpétuèrent, entre autres, à travers des visites au 

Champs de Mars et au Château du Réduit28. L’archiviste colonial D’Unienville expliqua, 

en 1838, que « la maçonnerie, dont la très grande partie des habitants connaissait à peine 

l’existence, a[vait], pendant quelques années, paru avec éclat en cette colonie »29. Il 

ajouta qu’elle devait ce prestige à la visite de Lord Moira, « qui a[vait] procuré aux 

habitants du Port-Louis, le spectacle, inconnu aux Français, de cérémonies publiques, où 

tous les francs-maçons figuraient avec les décorations de leurs différens (sic) grades »30. 

Les innovations de ces différentes cérémonies organisées conjointement par les 

obédiences française et anglaise, hormis le fait que l’appartenance maçonnique fut 

affichée face à un public de non-initiés, fut aussi qu’elles incorporaient la religion, la 

politique, la culture et la franc-maçonnerie. Cette pratique britannique, qui s’était 

répandue dans les colonies de la Couronne, avait trouvé une certaine légitimité, mais non 

pas d’acceptation totale, dans la société anciennement française. Quand Moira quitta l’île 

le 21 août 1813, une « foule immense »31 l’accompagna au quai. 

D’un point de vue maçonnique, les loges françaises, elles, confirmèrent leur assise 

dans une colonie britannique en étant les hôtes de Lord Moira. Comme le souligna 

Graham Redman, Assistant Grand Secrétaire de la Grande Loge Unie d’Angleterre, en 

                                                           
22 Henry C. DESCROIZILLES, Notes lues au Banquet d’ordre du 23ème jour du 12ème mois de 5863 suivies du 

discours par le F. Orateur le 10ème jour du 4ème mois 5864, Imprimerie du Commercial Gazette, 1864, p. 8. 
23 André MAURE, Souvenirs d’un vieux colon de l’île Maurice, La Rochelle, Typographie de Frédéric Boutet, 

1840, Troisième partie, Chapitre 1. 
24 Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 à 1878, Typography of the Merchants and 
Planters Gazette, 1887, p. 27. 
25 Michael ALLAN, Mary ALLAN, The Man and the Island. Sir Robert Townsend Farquhar Bt. First British 

Governor of Mauritius. 1810-1823, Cambridge, Victoire Press Ltd, 2010, p. 68. 
26 Antoine CHELIN, Une île et son passé, Mauritius Printing Cy. Ltd, 1973, p. 131. 
27 Antoine MARRIER D’UNIENVILLE, Statistique de l’Ile Maurice et ses dépendances. Volume 2, Paris, Gustave 

Barba, 1838. Republié par Kessinger Legacy Reprints, pp.332-33. 
28 Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 à 1878, Typography of the Merchants and 

Planters Gazette, 1887, p. 28. 
29 Antoine MARRIER D’UNIENVILLE, Statistique de l’Ile Maurice et ses dépendances. Volume 2, Paris, Gustave 
Barba, 1838. Republié par Kessinger Legacy Reprints, p. 110.  
30 Ibid., pp. 110-111. 
31 Ibid., p. 333. 



76 

2012, l’invité d’honneur de la colonie britannique, Moira, auquel l’obédience 

maçonnique anglaise devait toute sa « respectabilité et son état florissant »32, fut reçu par 

les loges françaises car aucune loge de l’obédience londonienne n’avait encore été créée. 

Edouard Virieux, vénérable de La Triple Espérance des décennies plus tard, a 

longuement commentée cette visite : « Dès son arrivée, les loges françaises envoyèrent 

des députations « pour souhaiter la bienvenue à l’illustre [frère] et l’inviter à venir visiter 

[leurs] modestes Ateliers »33. L’émulation créée par son arrivée conforta également le 

niveau de prestige dont la maçonnerie française était dotée. Moira inspecta les loges 

françaises avant la cérémonie de la pose de la première pierre de la Cathédrale34, après 

laquelle il y eut une salve d’artillerie avant que « les ouvriers Maçons se retirèrent dans 

leur Temple pour rendre des Actions de grâce au Grand Architecte des Mondes »35. Un 

autre vénérable de La Triple Espérance, Pépin, « eut l’honneur de recevoir le noble Lord 

en une des plus solennelles tenues dont la Maçonnerie Coloniale gardera le souvenir »36. 

Quant à la truelle en argent utilisée pour la cérémonie d’inauguration de la Cathédrale, 

elle fut déposée au temple de la loge La Paix37. Au-delà du prestige maçonnique de 

recevoir Lord Moira, ce jour-là, cette visite entérina le rôle unificateur de la maçonnerie 

aux niveaux local et international. Elle mit avec succès en relation non seulement des 

maçons de plusieurs obédiences, mais aussi les piliers locaux de la maçonnerie française 

qui avaient connu ou vivaient encore des tensions, en tant qu’hôtes. Suite à cette visite, 

plusieurs dignitaires britanniques rejoignirent les loges françaises38, témoignant de la 

capacité de la franc-maçonnerie à « étendre le cercle des élites coloniales »39. Les 

déracinés de la Grande Loge Unie d’Angleterre savaient que leur affiliation aux loges 

locales seraient passagères et que la nécessité de fonder une loge anglaise devenait 

primordiale dans une colonie, désormais, officiellement britannique. 

IV) LA COHABITATION EN SOCIÉTÉ COMME EN MAÇONNERIE DE 1820 À 1877 

La période entre 1820 et 1877 fut le témoin d’un échantillonnage de phases de 

mixité maçonnique entre les diverses nationalités dans un contexte colonial conflictuel. 

Il est certes vrai que, malgré le fait que les Britanniques se mêlèrent aux différents 

rassemblements des élites socio-économiques de Maurice, comme en Inde, les 

dignitaires britanniques affichaient également leurs différences en matière de langue et 

de traditions dans les administrations et en société. Certains lieux de rencontre étaient 

privilégiés par les élites britanniques hors des cercles des locaux qui nourrissaient des 

sentiments antibritanniques, comme au plus ancien club hippique de l’Empire, le 

Mauritius Turf Club – créé en 1812, et développé par Charles Draper, « la cheville 

ouvrière dans l’organisation de ce sport éminemment britannique »40. Farquhar voyait, 

                                                           
32 Freemasonry Today. «The First Entente Cordiale» 15 mars 2012. 
33 Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 à 1878, Typography of the Merchants and 

Planters Gazette, 1887, pp. 26-27. 
34  Jessica HARLAND-JACOBS, Builders of Empire: Freemasons and British Imperialism, 1717-1927, Chapel 

Hill: The University of North Carolina Press, 2007. 
35 Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 à 1878, Typography of the Merchants and 
Planters Gazette, 1887, p.27. 
36 Ibid., pp. 26-27. 
37 Michael ALLAN, Mary ALLAN, The Man and the Island. Sir Robert Townsend Farquhar Bt. First British 
Governor of Mauritius. 1810-1823, Cambridge, Victoire Press Ltd, 2010, p. 47. 
38 R.L. La Triple Espérance. Bi-centenaire. 1778-1978, 1778, p.42. 
39 Jessica HARLAND-JACOBS, Builders of Empire: Freemasons and British Imperialism, 1717-1927, Chapel 
Hill, The University of North Carolina Press, 2007. 
40 Benjamin MOUTOU, L’Ile Maurice : vingt-cinq leçons d’histoire (1598-1998), Terre Rouge, Alfran Co. Ltd, 

1986, p. 56. 



77 

lui, les courses hippiques comme un moyen de consolider les relations positives entre 

maçons tout en aidant à « cimenter les liens entre gentlemen français et anglais pendant 

plus d’un siècle et demi »41. Le Turf Club était si prisé qu’en janvier 1908, Rowden de 

la loge anglaise Friendship 1696 fit appel des instructions de la General Dispensation 

conférées à la loge pour changer la date d’une tenue parce que la Mauritius Race Meeting 

avait lieu le même jour que la date prévue pour la tenue42.  

 

 

Début de la construction de Port-Louis sous le gouverneur Mahé de La Bourdonnais 

(Allister Macmillan, Mauritius Illustrated: Historical and Descriptive, Commercial and 

Industrial Facts, Figures, & Resources, Les Éditions du Pacifique, 2000, p. 19). 

Néanmoins, au cours de ces décennies la franc-maçonnerie procura une 

plateforme universelle aux nations qui devaient cohabiter, indépendamment de leurs 

griefs et de leur profil. Pour l’historien Benjamin Moutou, « c’est grâce aux liens 

maçonniques que les choses allaient se dissiper »43 dans la colonie. Outre les événements 

organisés par les autorités britanniques et les sociétés philosophiques à Port-Louis où se 

réunissaient les « plus hauts personnages de la Colonie, les visiteurs de marque et l’élite 

de la population mauricienne » 44, les loges alimentèrent également le calendrier social 

de la colonie. Lors du bal maçonnique donné à l’Hôtel du Gouvernement par Farquhar 

                                                           
41 Benjamin MOUTOU, L’Ile Maurice : vingt-cinq leçons d’histoire (1598-1998), Terre Rouge, Alfran Co. Ltd, 

1986] p. 56. 
42 Annual Returns Lodge of Friendship 1676-1904-1912. Lettre de Rowden (secrétaire) au Grand Secrétaire. 

14 janvier 1908.  
43 Benjamin MOUTOU, L’Ile Maurice : vingt-cinq leçons d’histoire (1598-1998), Terre Rouge : Alfran Co. Ltd, 
1986, p. 55. 
44 Grégoire CECILE, « Notes Historiques Sur La Franc-maçonnerie A L’île Maurice, Et en Particulier Sur La 

Loge La Triple Espérance, Or. De Port-Louis ». 27 septembre 1934, p. 2. 



78 

en 1820 « en sa qualité de Député Grand Maître de la Grande Loge Provinciale » 45 et à 

laquelle il avait convié tous les maçons, « des vivats répétés (…) furent tirés en l’honneur 

des [Loges] De cet [Orient] »46. En 2010, lors du bicentenaire de la prise de l’île, la loge 

Sir Robert Farquhar Research Lodge No 16 fut consacrée par le Grand Maître de la 

Grande Loge de Maurice, Lindsay Descombes qui parla de Farquhar comme ayant 

apporté l’unité à Maurice. Il souligna que l’histoire a témoigné que le gouverneur fit un 

« travail remarquable pour apporter une entente cordiale, la paix et l’entendement entre 

les habitants français et les dirigeants anglais »47. Que les initiatives de Farquhar aient 

été de nature diplomatique, voire affairiste, ou qu’elles aient été animées d’un réel désir 

de promouvoir la fraternité, il est indéniable que le gouverneur fut le pionnier des liens 

maçonniques entre les Français, les gens de couleur et les Britanniques de la colonie. Ses 

successeurs cultivèrent également jusqu’à un certain point des liens avec les maçons en 

acceptant les invitations des loges aux événements.  

Les bals maçonniques donnés dans les temples nourrirent le dynamisme mondain. 

L’inauguration de la galerie de la loge La Triple Espérance, en 1853, fut suivie par un 

bal de 800 invités, qui revêtit un caractère « encore plus solennel » 48 de par la présence 

de l’épouse du Gouverneur de La Réunion (Madame Hubert Delisle), du Contre-Amiral 

Laguerre (commandant en chef de la station française de la mer des Indes) et du 

gouverneur britannique par intérim de Maurice, le Major Général William Sutherland. 

La maçonnerie française gagna en partie ses lettres de noblesse grâce à l’organisation de 

cérémonies maçonniques en l’honneur de visiteurs étrangers prestigieux ainsi que des 

bals maçonniques en présence d’hommes d’État. Le 24 mai 1855, par exemple, le 

gouverneur de La Réunion fut reçu lors d’un bal maçonnique, entouré de 60 maçons, et 

cet événement fut suivi, le 30 octobre 1855, par un banquet maçonnique en l’honneur du 

gouverneur par intérim le Major Général Charles Murray Hay, affilié à la loge La Triple 

Espérance49. Un autre bal maçonnique, qui reçut les éloges de la presse mauricienne, fut 

celui donné en l’honneur du Prince Alfred, Duc d’Édimbourg et deuxième fils de la Reine 

Victoria, en 186750.  

Cependant, il s’agissait principalement une « élite sociale » 51 et, de ce fait, ces 

élites qui se retrouvaient en loge, comme l’exprime Daniel Ligou étaient « des membres 

de l’administration coloniale, des militaires de séjour ou de passage, des planteurs, des 

marins, officiers de la « marchande » ou de la « Royale », beaucoup de membres de 

diverses justices ou des professions libérales, quelques ecclésiastiques » 52. Au cœur des 

tensions dans la colonie, la franc-maçonnerie se devait de donner l’exemple de la 

solidarité, quitte à maintenir des réseaux serrés sous le signe de l’élitisme. Dans les 

années 1860, Descroizilles décrivit les relations avec les cinq loges de différentes 

                                                           
45 Edouard VIRIEUX, La Loge « La Triple Espérance » de 1778-1878, Merchants and Planters Gazette, 1887, p. 30. 
46 Henry C. DESCROIZILLES, Notes lues au Banquet d’ordre du 23eme jour du 12ème mois de 5863 suivies du 
discours par le F. Orateur le 10ème jour du 4ème mois 5864, Imprimerie du Commercial Gazette, 1864, p. 10. 
47 Freemasonry Today, «The First Entente Cordiale». 15 mars 2012. 
48 Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 à 1878, Typography of the Merchants and 
Planters Gazette, 1887, p. 45. 
49 Henry C. DESCROIZILLES, Notes lues au Banquet d’ordre du 23eme jour du 12ème mois de 5863 suivies du 

discours par le F. Orateur le 10ème jour du 4ème mois 5864, Imprimerie du Commercial Gazette, 1864, p. 11. 
50 Michael W. ALLAN, Freemasonry in Mauritius. A chronological compilation of lodges. 1778-2006, Grand 

Lodge of Mauritius, 2006, p. 11. 
51Sudhir HAZAREESINGH, « Le Grand Orient de France sous le Second Empire et les débuts de la Troisième 
République » dans Gaudin, Christine et Saunier, Eric. Franc-maçonnerie et histoire. Bilan et perspectives, 

Publications des Universités de Rouen et du Havre, 2003, p. 251. 
52 Daniel LIGOU, Histoire des francs-maçons en France. 1725-1815, Toulouse : Editions Privat, 2000, p. 123. 



79 

obédiences qui s’étaient installées à Maurice comme une grande famille : « par le fait, 

nos sentiments réciproques, la composition de notre population et notre société, font que 

nous ne faisons, en quelque sorte, qu’une Loge. La bonne harmonie et une cordiale 

entente continueront entre nous en âges, de générations en générations »53. De plus, hors 

des tenues habituelles, la vie maçonnique coloniale était agrémentée de tenues spéciales 

et solennelles ou de réceptions en l’honneur de visiteurs internationaux. Pour les maçons 

de La Triple Espérance, le prestige de ces événements était sans conteste la preuve que 

la maçonnerie mauricienne entretenait des liens étroits avec les élites sociales, 

administratives et militaires de l’étranger. Par exemple, Albin Reine Roussin, amiral, 

ancien ambassadeur et plus tard ministre de la Marine en France reçut le grade de Maître 

sous le vénéralat d’Edouard Virieux : « Des [frères] d’un aussi grand mérite sont toujours 

un reflet d’honneur pour les Ateliers où ils ont travaillé »54. Dans la panoplie des visiteurs 

prestigieux des loges mauriciennes se trouvaient le Grand aumônier de la frégate Uranie, 

le Commandant de Freycinet (qui faisait le tour du monde),  le Général Brue du Garoutier 

en 1820, fut affilié à La Triple Espérance (il avait fait la bataille de Waterloo et fut 

considéré comme « un des fils glorieux » 55  de l’île), et le professeur Evariste Désiré 

Desforges Parny, initié dans la même loge (qui en quittant l’île Bourbon, passa par 

Maurice avant son retour à Paris). La colonie vécut un autre événement quand l’Escadre 

volante de la marine britannique arriva dans les eaux mauriciennes en 1872. La 

cinquantaine de maçons de cette Escadre visitèrent la loge-mère et, le jour-même, la loge 

fut visitée par le deuxième Surveillant de la Grande Loge Unie d’Angleterre, Alexandre 

Williamson, ancien Vénérable. 

La franc-maçonnerie, en tant que soupape de sécurité utile dans les moments de 

tensions, était déjà un outil qui avait fait ses preuves lors de certaines guerres qui 

sévissaient à travers le monde depuis le XVIIIe siècle. À l’île Maurice, pendant les années 

de passage de la domination française à la domination anglaise, les relations 

maçonniques purent défier certaines rivalités nationales en procurant un espace de 

partage hors de la société civile. Les premiers liens maçonniques entre les Français et les 

Britanniques dans la colonie furent d’autant plus facilités qu’ils avaient déjà commencé 

à être tissés avant même l’arrivée du nouveau gouvernement. En effet, les deux camps 

pouvaient s’appuyer sur des précédents qui avaient déjà fonctionné auparavant : les liens 

avec les maçons d’autres pays du bassin de l’océan Indien et la fraternité franco-

britannique pendant les guerres napoléoniennes. Les exemples de la concrétisation de la 

fraternité antérieure à la colonisation britannique à Maurice étaient courants à cette 

période dans la région. Comme le dit George Odo, lors de l’inauguration de La Triple 

Espérance, en juin 180256, au cours de la trêve, des maçons étrangers étaient présents 

« dans un esprit de large concorde »57. Grégoire Cécile, lui, explique que cette « 

splendide » cérémonie « était rehaussée par la présence de nombreux [frères] des Loges 

mauriciennes, des Loges d’Europe, des Indes et du Cap de Bonne-Espérance (…) »58. La 

                                                           
53 Henry C. DESCROIZILLES, Notes lues au Banquet d’ordre du 23ème jour du 12ème mois de 5863 suivies du 

discours par le F. Orateur le 10ème jour du 4ème mois 5864, Imprimerie du Commercial Gazette, 1864, p. 34. 
54 Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 à 1878, Typography of the Merchants and 
Planters Gazette, 1887, p. 22. 
55 Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 à 1878, Typography of the Merchants and 

Planters Gazette, 1887, p. 22. 
56 Grégoire CECILE, « Notes Historiques Sur La Franc-maçonnerie A L’île Maurice, Et en Particulier Sur La 

Loge La Triple Esperance, Or. De Port-Louis ». 27 septembre 1934 p. 2.  
57 George ODO, La Franc-maçonnerie dans les colonies françaises. 1738-1960, Paris, Editions Maçonniques 
de France, 2001, p. 40. 
58 Grégoire CECILE, « Notes Historiques Sur La Franc-maçonnerie A L’île Maurice, Et en Particulier Sur La 

Loge La Triple Esperance, Or. De Port-Louis ». 27 Septembre 1934 p. 2.  



80 

loge La Triple Espérance, pionnière de la colonie, parraina même, en 1803, la loge Les 

Amis Réunis à Chandernagor en Inde59. Tout comme en Inde, où les loges anglaises 

avaient des liens avec les loges françaises de Pondichéry et avec les loges hollandaises 

au Bengale, les maçons des loges françaises mauriciennes entretenaient une 

correspondance avec leurs homologues étrangers des pays de l’océan Indien, d’Afrique 

du Sud et de l’Inde, avant la prise de l’île. Par exemple, à la fin du XIXe siècle, les 

membres de la loge La Triple Espérance débutèrent une correspondance avec les maçons 

de la loge anglaise Perfect Unanimity à Madras, « désireux de resserrer de plus en plus 

les liens (…) »60 qui les unissaient.  

V) LE POUVOIR TEMPOREL FACE AUX INSTANCES MAÇONNIQUES  

L’excommunication des francs-maçons catholiques par l’Évêque Collier, en 

1854, prouva que les loges du Grand Orient de France de Maurice ne pouvaient pas 

fonctionner en autarcie ; elles durent faire appel, outre à l’obédience à Paris elle-même, 

mais également à des arbitres internationaux. En effet, alors que les maçons français et 

britanniques avaient prôné, au cours des quatre décennies suivant la prise de l’île, la 

sociabilité maçonnique et l’œcuménisme religieux en société, le contexte de la colonie 

– avec sa population multi-ethnique, multiculturelle et multi-cultuelle – rendit caduque 

la pérennité du statu quo, soulignant les limites du cosmopolitisme et le flou de la 

préséance de la juridiction maçonnique londonienne qui n’avait, jusque-là, jamais, été 

explicitement imposée. L’excommunication de l’évêque Collier les plaça en porte à faux 

face à l’Église catholique de Maurice, celle d’Angleterre qui venait de s’installer et aux 

francs-maçons britanniques.  

Les francs-maçons du Grand Orient de France se tournèrent vers le gouverneur 

intérimaire Sutherland, aussi franc-maçon. Certes, il connaissait la société mauricienne, 

ayant assumé le poste de gouverneur, mais, suite à une rencontre avec une députation de 

la loge La Paix en mai 1854 où il avait écrit et eu une « entrevue infructueuse » 61 avec 

Collier, il dut transférer le cas au Procureur-Général. La presse locale, francophone et 

anglophone de l’époque, a largement couvert cette fronde de l’Évêque catholique, 

mettant à découvert les pressions et conflits des maçons catholiques. Par exemple, après 

une année sans trouver de solutions et étant toujours excommuniés, les maçons de la loge 

La Paix, dans une autre lettre, du 1er juin 1855, expliquèrent à Sutherland qu’ils furent 

surpris et « mécontents de la mesure prise par sa Seigneurie, le Chef de l’Église Gallicane 

sur cette colonie » 62 l’année précédente, ils souhaitaient l’informer de leur état d’esprit 

et lui exposer les circonstances qui avaient mené à un tel recours à l’administrateur du 

gouvernement britannique de Maurice. Dans un premier temps, ils avaient cru bien faire 

en s’adressant à l’Évêque, « avec toute la bienséance due à son rang » 63. En ayant recours 

à une « mesure aussi conciliatrice » à travers leur lettre, les maçons avaient espéré lui 

faire changer de position et « adopter une ligne de conduite empreinte de plus de 

modération et de tolérance, et plus conformes aux Idées Libérales du Siècle »64. Pourtant, 

                                                           
59 Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 à 1878, Typography of the Merchants and 

Planters Gazette, 1887, p. 21. 
60 Jessica HARLAND-JACOBS, Builders of Empire: Freemasons and British Imperialism, 1717-1927, Chapel 
Hill: The University of North Carolina Press, 2007, p. 85. 
61 Le Cernéen. 17 mai 1854. 
62 FM 2 (854). La Paix. Dossier 1. 1852-1864. Annotation 49418. Lettre de La Paix à Sutherland. 1er juin 
1855, p. 2. 
63 Ibid., p. 1. 
64Ibid., p.1. 



81 

au lieu de leur répondre directement, Collier jugea bon « d’une manière plus positive et 

plus formelle encore de son intention fixe & irrévocable d’excommunier les francs-

maçons, et cela en vertu d’une Série de Bulles émanant du Vatican » 65, qu’il avait fait 

publier dans les journaux locaux. Les cadres de la loge La Paix revenaient, de ce fait, 

vers le gouverneur Sutherland avec un argumentaire reposant sur deux points cruciaux : 

la reconnaissance de la supériorité de l’Angleterre et, comme l’avait fait la loge La Triple 

Espérance analement impliquée dans cette affaire, leur appartenance à l’Église gallicane. 

La tribune d’« Un Catholique », dans le journal Le Cernéen du 20 mai 1854, fustigea 

cette revendication des maçons en déclarant que cette supposée appartenance à l’Église 

gallicane les mettait en opposition avec l’Église de Rome. Ce catholique montra son 

incompréhension face à des Mauriciens qui disaient « Église Gallicane » comme on 

di[sai]t « Église Anglicane » 66. La résultante était que « quelques Protestants trop joyeux 

pour cacher leurs desseins, trépignai[en]t de plaisir et encore plus d’espérance »67. 

L’affaire Collier mit en lumière le fonctionnement de certaines institutions locales 

qui, bien que la colonie fût administrée par le gouvernement de la Couronne, agissaient 

sans une autorité directe locale. Dans le cas de l’excommunication, après le clergé local, 

les obédiences européennes, l’administration locale et le gouvernement de Londres, il 

restait peu d’arbitres pour apporter une solution ou trancher au niveau de deux 

institutions – notamment le Catholicisme et la franc-maçonnerie – qui se développaient 

au cœur de cultures locales et européennes différentes. Le journal, Le Mauricien, du 1er 

mai 1854 avait même suggéré que le Quare Impedit, qui était « une procédure usitée en 

Angleterre »68, fut appliqué à Maurice. Il ne restait que la Reine Victoria et le Pape 

comme conciliateurs potentiels. Les membres de la loge La Paix décidèrent aussi de 

professer « une nouvelle supplique »69 à la Reine, car leur pétition de janvier 1855 était 

restée sans réponse. Dans cette « humble pétition » 70 des loyaux sujets mauriciens à Sa 

Majesté, ils faisaient état de leurs doléances contre la persécution de Collier et 

imploraient sa « Souveraine Justice » de venir en aide à une « Institution qui les 

rassembl[ait], tolérée dans tous les gouvernements, Sages, re[cevait] une protection 

particulière de [Sa] Majesté, de [Son] Royal époux et de l’Illustre Grand Maitre qui 

gouvern[ait] les Loges d’Angleterre »71. Sutherland se retrouva en conséquence impliqué 

dans une polémique qui traversait plusieurs institutions françaises et britanniques de la 

colonie. Pour eux, dans cette colonie où Lord Moira, missionné par le Roi d’Angleterre, 

posa la première pierre de l’Église catholique avec les loges de Maurice, « pendant près 

d’un siècle, la Maçonnerie [fut] considérée même respectée à Maurice comme elle 

l’é[tait] dans le Royaume Uni de la Grande Bretagne et les autres possessions de 

l’Empire »72, jusqu’à ce qu’un prélat vînt troubler cette paix. Les maçons de La Paix 

avaient également l’intention de présenter une pétition au Pape Pie IX pour la révocation, 

si elle concernait « les Francs-maçons de [la] Colonie, la Bulle qui excommuni[ait] tous 

les maçons en général » 73. Ils souhaitaient aussi demander à Collier d’appuyer cette 

                                                           
65 FM 2 (854). La Paix. Dossier 1. 1852-1864. Annotation 49418. Lettre de La Paix à Sutherland. 1er juin 

1855, p. 2. 
66 Le Cernéen. « Un Catholique ». 20 mai 1854. 
67 Ibid. 
68 Le Mauricien. 1er mai 1854. 
69 FM 2 (854) La Paix. Dossier 1 (1852-1864). Lettre au GODF. 25e jour 6e mois 5856 p. 3. 
70 FM 2 (856). LTE. Dossier 1. « Pétition adressée à la Reine d’Angleterre par les francs-maçons de l’Ile 

Maurice – Loge de La Triple Espérance » 15 janvier 1855 p. 1. 
71 Ibid., pp. 1-2. 
72 FM 2 (856). LTE. Dossier 1. « Pétition adressée à la Reine d’Angleterre par les francs-maçons de l’Ile 

Maurice – Loge de La Triple Espérance » 15 janvier 1855 p. 3. 
73 FM 2 (854). La Paix. Dossier 1. 1852-1864. Annotation 49418. Lettre de La Paix à Sutherland. 1er juin 1855 p.2. 



82 

requête (ce qu’il leur avait déjà proposé en 1854) et ils firent référence aux Princes 

excommuniés depuis Rome et aux Rois français.  

Collier refusant d’abdiquer, la fin des années 1850 fut placée sous le signe de 

sentiments mitigés : la méfiance envers l’Église catholique locale, la défiance de certains 

maçons, et la peur menant à leur départ des loges alors que le maintien de 

l’excommunication perdurait. Alors que certains membres de La Triple Espérance firent 

une demande de renseignements sur les affiliations à la Grand Loge d’Irlande en 1859,74 

d’autres membres de la loge du Grand Orient choisirent de se joindre aux loges de la 

Grande Loge Unie d’Angleterre. De plus alors qu’en 1864, Collier refusa de donner les 

sacrements au fils qu’un maçon avait adopté75, Descroizilles expliqua, qu’alors que la 

splendeur d’antan de La Triple Espérance fut un moment obscurci, par des causes qui 

n’[avaient] jamais eu leur saine raison d’être », il espérait voir « le retour de ces cohortes 

de [Frères], dont les phalanges se comptent, non par dizaines mais par centaines. La fin 

de l’épiscopat de Collier à Maurice fut mouvementée. Il reçut plusieurs propositions de 

poste du Cardinal Barnabo de Rome qu’il refusa et accepta finalement un départ de la 

colonie en 1862 « en laissant derrière lui, un diocèse solidement organisé »76.  

VI) 1877 : LES PRÉMICES D’UNE CESSATION DES RELATIONS 

MAÇONNIQUES FRANCO-BRITANNIQUES 

Le départ de Collier ne mit pas fin aux sentiments antimaçonniques locaux. De 

plus, la colonie était en passe de faire face à de nouveaux conflits qui allaient frapper de 

nouveau la franc-maçonnerie de Maurice dans son ensemble, à partir de 1877, mettant 

cette fois-ci en péril encore plus les liens entre les institutions coloniales. Lors de la 

séance du 8 mai 1877, la loge La Triple Espérance rejeta, à l’unanimité, le vœu n° 9, que 

le Conseil de l’Ordre leur adressa pour demander la suppression des 2 premiers termes 

du paragraphe 2 de L’Article 1 qui, pour eux, était la « suppression qui d’un trait de 

plume restreindrait l’obligation pour un néophyte en la croyance de l’existence d’un être 

suprême »77. Localement, la loge La Triple Espérance « se prononça à l’unanimité contre 

le changement demandé. Sa faible voix, unie à celles de quelques autres Loges, ne fut 

malheureusement pas écoutée et à la grande majorité l’article fut modifié »78. La 

circulaire du 28 novembre 1877 sur l’abrogation du Paragraphe 2 de l’Article 1er de la 

Constitution du Grand Orient informa les loges que cette modification avait été votée 

par l’Assemblée générale à une Session d’octobre 1877. En Europe, selon Edouard 

Virieux de La Triple Espérance, « le résultat du vote du Grand Orient fut la cessation 

immédiate des relations fraternelles entre lui et la Grande Loge d’Angleterre, la Grande 

Loge d’Ecosse, la Grande Loge d’Irlande et beaucoup d’autres puissances 

maçonniques »79. Alors qu’elle accepta avec réticence la nouvelle position de 

l’obédience, la loge La Triple Espérance proposa au Grand Orient de France de lui 

accorder une dérogation de par le fait que, pour les maçons français, les maçons 

                                                           
74 FM 2 (856). LTE. Dossier 2. 
75 Masonic Mirror. “Masonry at Home and Abroad”. mai 1864. p.9. Lettre du Révérend F. De la Mare datée 

des 4 et 5 avril, envoyée par H.H. aux éditeurs du Masonic Mirror et du Freemasons Magazine. 
76 http://www.dioceseportlouis.org/historique/leglise-a-maurice/ 
77 FM 2 Rés (144). LTE. Dossier 3. 1893-1900. Correspondance. Volume 177. Annotation 3919. 21 juin 1894. 

Protestation de LTE contre certains vœux adressée au GOD p. 3. 
78 Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 à 1878 [Typography of the Merchants and 
Planters Gazette, 1887] p. 86. 
79 Edouard VIRIEUX, La loge « La Triple Espérance » de 1778 à 1878 [Typography of the Merchants and 

Planters Gazette, 1887] p. 86. 

http://www.dioceseportlouis.org/historique/leglise-a-maurice/


83 

britanniques étaient devenus leurs concitoyens dans ce microcosme colonial, et continua 

à plaider sa cause pour avoir un statut spécial pendant plus de dix ans. 

Selon l’archiviste du Library and Museum of Freemasonry de Londres (dans une 

lettre envoyée à V. Latimer en 1996 – retraçant l’historique de la maçonnerie anglaise à 

Maurice – , la fraternité entre les maçons anglais et français fut mise en péril en 1877-

1878 suivant l’abrogation de la croyance obligatoire en Dieu par le Grand Orient de 

France, qui était « le principe de base de l’Ordre »80 en Angleterre. En mars 1878, la 

Grande Loge Unie d’Angleterre passa une résolution à cet effet et l’archiviste précisa 

qu’il avait fallu « probablement un certain temps avant que cela devienne totalement 

effectif dans les loges anglaises à travers le monde »81. Cependant, pour lui, la nature 

exacte de l’impact sur la situation mauricienne n’était pas démontrée par les archives 

londoniennes82 mais il expliqua que quelques documents en français, dans le dossier de 

la Loge Friendship 1696, suggéraient que la loge La Triple Espérance, ou quelques-uns 

de ses membres, n’étaient pas d’accord avec ce changement mais qu’ils avaient 

« humblement »83 accepté la décision du Grand Orient. En effet, dès 1877, les loges 

britanniques de Maurice réagirent avec diligence et envoyèrent plusieurs lettres à leurs 

obédiences sur la situation qu’elles imaginaient en Europe. Cependant, elles maintinrent 

leurs liens avec les loges françaises, un des fondements de cette cohabitation fut le 

partage des temples français alors que les loges britanniques n’avaient pas encore les 

leurs. Ainsi, « les relations entre [Loges] des différentes obédiences restèrent 

amicales »84. À l’inauguration de la Lodge of Friendship 1696, le 11 octobre 1877, dans 

le temple de la loge La Paix, des députations des deux loges françaises se joignirent aux 

membres des loges anglaises – The British Lodge 736, The Mauritius Lodge of Harmony 

No. 1535 et la loge No.1152 –  et de la loge irlandaise No.112 pour l’ouverture des 

travaux85. La délégation maçonnique française comprenait le vénérable de la loge La 

Paix et le Premier Surveillant de La Triple Espérance86.  

Les maçons des loges françaises, après leurs démêlés avec l’Évêque Collier et aux 

nouveaux statuts du Grand Orient de France, assistèrent, en présence des maçons 

britanniques, à une oraison sur la franc-maçonnerie faite par le Chapelain et maçon, le 

Révérend George Mc Irvine87. De même, les murs du temple de la loge française de La 

Paix allaient bientôt être décorés, suite à un vote, du portrait de Nagle, maçon de la loge 

anglaise, par l’artiste et maçon français La Hogue.88 La cohabitation maçonnique des 

dernières décennies semblait se perpétuer entre les loges européennes de Maurice en 

cette fin de l’année 1877. Les deux loges anglaises, elles, consolidaient leurs assises dans 

la colonie, donnant une image d’unité maçonnique ; leurs membres étaient revigorés par 

l’inauguration de la troisième loge anglaise en octobre 1877, alors que la loge La Paix 

                                                           
80 Lodge File Friendship 1696. Lettre du conservateur à V. Latimer (secretary of the lodge). 20 novembre 1977 p.2. 
81 Ibid., p. 2. 
82 Lodge File Friendship 1696. Lettre du conservateur à V. Latimer. 20 novembre 1977 p. 2. 
83Ibid., p. 2. 
84 Grégoire CECILE, « Notes Historiques Sur La Franc-maçonnerie A L’île Maurice, Et en Particulier Sur La 
Loge La Triple Espérance, Or. De Port-Louis » 27 septembre 1934 p. 1. 
85 Annual Returns. Lodge of Friendship 1696. 1877-1884. Doc 1. Minutes of the Meeting held to Inaugurate 

the “Lodge of Friendship”, No. 1696 (Under Charter of the Grand Lodge of England, dates the 11th June 
1877) in the rooms of the Lodge “La Paix”. 11 octobre 1877 p. 1. 
86 Ibid., p. 4. 
87 Annual Returns. Lodge of Friendship 1696. 1877-1884. Doc 1. Minutes of the Meeting held to Inaugurate 
the “Lodge of Friendship”, No. 1696 (Under Charter of the Grand Lodge of England, dates the 11th June 

1877) in the rooms of the Lodge “La Paix”. 11 octobre 1877 p.2. 
88 Ibid., p. 4. 



84 

était décadente (elle allait bientôt fermer). Cependant, le Freemasons Chronicle d’avril 

1882 mit le doigt sur ces relations entre les maçons français et anglais de la colonie qui 

allaient contre la décision de la Grande Loge Unie d’Angleterre. Il cita un extrait d’un 

journal local où certains maçons mauriciens se plaignaient que, depuis l’abrogation des 

statuts du Grand Orient, les obédiences anglaise, écossaise et irlandaise avaient ordonné 

à leurs membres de ne pas accepter les maçons français mauriciens comme visiteurs à 

leurs tenues. Ils avaient reçu la consigne de l’obédience, face à cette attitude allant contre 

la fraternité et que ce serait « antimaçonnique »89 de faire l’inverse : « Ces grands 

pouvoirs ne nous reçoivent pas ; nous, nous les recevons »90. Face à cette déclaration, le 

Freemasons Chronicle s’insurgea contre les maçons français en déclarant que les 

maçons anglais ne devaient pas oublier que si les Français n’avaient pas coupé les liens 

avec eux, ils l’avaient fait de leur côté91. Les loges britanniques avaient fermé leurs portes 

aux visiteurs français dans les États nord-américains, au Canada, en Suède et au 

Danemark. Quant au cas mauricien, le journal se demanda : « Comment se fait-il que les 

Loges anglaises, irlandaises et écossaises à Maurice ne soient pas forcées de suivre 

l’exemple ? »92.  

Inévitablement, un autre débat, qui découlait de cette tendance, allait voir le jour : 

les limites de la juridiction maçonnique d’un pays britannique et de facto sous la 

juridiction de la Grande Loge Unie d’Angleterre. En effet, un des huit principes que 

l’obédience fixa en 1929 était qu’elle ne reconnaissait qu’une obédience par pays et la 

maçonnerie mauricienne allait être, à plusieurs occasions, un laboratoire en matière de 

juridiction. Dans un article du Masonic Mirror de juillet 1860, faisant écho à ce qui se 

passait en Angleterre, la légitimité des pays où « la Franc-maçonnerie [était] pratiquée 

sous l’autorité de ses gouvernements respectifs, c’est-à-dire, là où elle [était] légale »93 

fut questionnée. Maurice figurait sur la liste de ces pays. En 1866, le Masonic Press 

dressa, lui, la liste des « Masonic Enclaves » et cita le cas de Jersey où il y avait des 

conflits de juridiction avec les loges françaises. Cette question donna lieu à des 

recherches sur des précédents à propos de la présence « de Loges étrangères sur le 

territoire de [leur] Grande Loge Nationale »94. L’auteur cita alors les loges françaises de 

Maurice et les loges hollandaises du Cap, et conclut qu’il fallait évaluer dans quelle 

mesure elles étaient des « restes de juridictions politiques disparues »95 où les loges 

anglaises n’interféraient pas dans la « souveraineté maçonnique »96 (comme au Portugal, 

en Espagne et au Canada).  

En 1876, huit maçons de loges du Grand Orient de France – La Triple Espérance, 

La Paix, La Bienfaisance, L’Amitié de la Réunion et une loge parisienne97 – fondèrent la 

loge La Concorde, une loge symbolique, renommée L’Amitié n°245. La loge du Suprême 

Conseil de France fut inaugurée le 28 janvier 187898. Cependant, dès la création de cette 

loge, la communauté maçonnique insulaire y fit obstacle, les loges de la Grande Loge 

Unie d’Angleterre aussi bien que celles du Grand Orient de France. Le 23 janvier, Jean 

                                                           
89 Freemasons Chronicle. Avril 1882. 
90 Ibid. 
91 Ibid. 
92 Freemasons Chronicle. Avril 1882. 
93 Masonic Mirror, «Masonic Queries & Notes. Masonry Sanctioned by Governments». Juillet 1860. p. 38. 
94 Ibid., p. 38. 
95 Ibid., p. 38. 
96 Ibid., p. 38. 
97 GLDF. Dossier L’Amitié 245. Tableau des Maçons Réguliers qui désirent former une loge. La Concorde. 5 

janvier 1877. 
98 GLDF. Dossier L’Amitié 245. Compte rendu de l’inauguration p. 1. 



85 

Emile Daruty demanda à la loge Harmony 1535 d’assister à l’inauguration de la loge 

L’Amitié n°245 le 28 janvier 187899 et de lui conférer le titre de « installed master » 

(vénérable installé), elle refusa. Brewsher envoya une lettre le jour de l’installation, en 

expliquant « (…) qu’aucune nouvelle loge ne p[ouvait] maintenant être érigée dans ce 

pays, sauf sous une Constitution britannique, et cette opinion prov[enait] des règlements 

du Suprême Conseil de France, Chapitre 1, article 5 »100. De ce fait, les procédures de la 

nouvelle loge étaient « irrégulières »101. Le jour même Daruty protesta contre ce qu’il 

appela cette « étrange théorie »102. La création de L’Amitié 245 n’était, pour lui, pas en 

violation des conventions des Suprêmes Conseils autour du monde et précisa que le 

Suprême Conseil de France avait fait « acte d’établissement à Maurice depuis 1844, 

quatorze ans avant la G[rande] L[oge] d’Angleterre qui ne saurait aujourd’hui lui interdire 

le droit d’y rester »103. Le vénérable de Harmony consulta le Grand Secrétaire de la Grande 

Loge Unie d’Angleterre, le 29 janvier 1878, car il ne voulait pas agir improprement mais 

« le sentiment général [était] que la Loge était irrégulière en tout & ne devrait pas être 

reconnue »104. Il joignit aussi une copie d’un compte rendu de l’inauguration, publié d’un 

journal local, La Sentinelle, écrit, selon lui par Daruty, qui faisait allusion au vénérable de 

la British Lodge, comme à « une épine dans le pied de la Loge »105.  

À l’inauguration de la loge, de nombreux visiteurs affluèrent comme Lewinson 

(le passé vénérable de la loge anglaise la British Lodge et de la loge écossaise la 

Friendship 439) ; des membres de la British Lodge, de La Triple Espérance et de La 

Paix106. Agissant avec circonspection face aux instructions des obédiences et pour 

modérer les sensibilités de leurs pairs,  certains maçons britanniques ne boudèrent pas la 

cérémonie malgré leur réticence alors que le compte-rendu de l’inauguration fit état des 

visiteurs distingués qui avaient présenté leurs excuses pour leur absence due à leurs 

occupations professionnelles – à l’instar de Kyshe (passé vénérable de la loge irlandaise 

Military Lodge), Thompson (passé vénérable de la Saint Louis Lodge of Marks Masters) et 

Rickwood (le passé vénérable de l’ancienne Harmony)107. Ainsi, lors de cette cérémonie 

quelque peu atone en comparaison aux moments de l’affichage obséquieux de la solidarité 

maçonnique franco-britannique des décennies précédentes, les loges anglaises s’abstinrent 

de visiter « en corps », considérant la loge comme irrégulière. Daruty demanda au Suprême 

Conseil de France de « mettre sous le nez »108 des maçons de ces loges une copie de sa 

correspondance avec le Suprême Conseil d’Angleterre. Pour Daruty, comme, la loge avait 

reçu sa constitution le 30 mars 1877, il pensait qu’il avait reçu « l’autorisation 

nécessaire »109 et que la Grande Loge Unie d’Angleterre n’y voyait pas d’objection car son 

Grand Maître et le Grand Maître adjoint étaient aussi les « Patrons » du Suprême Conseil 

d’Angleterre. De plus, certains vénérables anglais s’étaient montrés favorables à la création 

                                                           
99 GLDF. Lettre de Daruty à Harmony 1535. 23 janvier 1878 p.1. 
100 GLDF. Dossier L’Amitié 245. Copie de la lettre de Brewsher à L’Amitié. 28 janvier 1878.  
101 GLDF. Dossier L’Amitié 245. Copie de la lettre de Brewsher à L’Amitié. 28 janvier 1878.  
102 GLDF. Dossier L’Amitié 245. Copie de la lettre de Daruty à Brewsher. 28 janvier 1878.  
103 Ibid. 
104 Annual Returns. Mauritius Lodge of Harmony No.1535. 1875-1884. H 110. Lettre au Grand Secrétaire au 
vénérable. 29 janvier 1878. p.1. 
105 Ibid., p. 3. 
106 GLDF. Dossier L’Amitié 245. Compte rendu de l’inauguration. p. 1. 
107 Ibid., p. 1. 
108 GLDF. Dossier L’Amitié 245. Lettre de Daruty à Millet St Pierre. 1er février 1878 p.2. 
109 Ibid., p. 3. 



86 

de la loge et avaient changé d’avis « au dernier moment sur la menace qui leur a[vait] été 

faite de les traduire devant la Gr[ande] L[oge] d’Angleterre »110.  

Ainsi, la présence d’autres obédiences dans une colonie anglaise, donc sous 

l’égide de la Grande Loge Unie d’Angleterre, devint une pierre d’achoppement au 

maintien des relations. Face à une situation ambiguë qui persistait après le Schisme dans 

ses relations avec les loges du Grand Orient de France et du Suprême Conseil de France, 

la maçonnerie anglaise de Maurice commença à prendre position. En plus de la distance 

prise à certains niveaux avec La Triple Espérance et La Bienfaisance, elle se positionna 

contre la création d’autres loges, qui se fit en parallèle au durcissement de l’anglicisation 

de la colonie. La maçonnerie anglaise suivit ainsi l’expansion de l’Empire à Maurice et, 

même si elle ne garda pas toutes ses loges, elle affirma cette position souveraine sur le 

territoire de la Grande Loge Unie d’Angleterre. Quant à deux journaux locaux, à la ligne 

éditoriale pro-française, ils publièrent des articles belliqueux et des avis mitigés suite à 

l’implantation de la loge L’Amitié. Le journal Le Cernéen publia le mercredi 30 janvier 

1878 un article en page 1, « La Loge l’Amitié, n°245 », signé E.A., qui parla du fait que 

la présence de nombreux maçons de Port-Louis était le témoignage que, même si 

L’Amitié était une loge d’une autre obédience, les membres de la nouvelle loge restaient 

des frères envers lesquels les maçons des autres loges avaient des « sentiments de 

tolérance ». Bien informé, car « s’il faut en croire les indiscrets, – car il y en a même 

dans la franc-maçonnerie»111, l’auteur précisa que les loges anglaises protestaient, au 

nom de la Grande Loge Unie d’Angleterre, contre l’installation de cette loge et 

commenta : « Il est de plus assez étrange que la Grande Loge d’Angleterre, la dernière 

venue à Maurice (…) puisse aujourd’hui revendiquer un tel monopole, (…) et sur ce 

point, nous sommes parfaitement d’accord avec lui »112. Quant au journal, La Sentinelle 

de Maurice du vendredi 1er février 1978, il précisa que la Lodge of Harmony « prétendait 

que l’île était colonie anglaise, la Grande Loge d’Angleterre seule avait le droit d’y 

constituer des loges »113 et que la loge L’Amitié, étant irrégulière, n’entretiendrait pas de 

relations avec elle. L’auteur affichait un sentiment hostile envers la « prétention » de la 

Lodge of Harmony et défendit Daruty qui revendiquait « au nom de [la] liberté, le droit 

pour tout maçon, de se placer sous l’obédience de l’autorité maçonnique dont les 

doctrines lui convenaient le mieux »114. L’auteur rappela qu’après la fondation de la 

« première loge anglaise » en 1858 (mais il oublia ici de préciser qu’une autre loge fut 

créée dans les années 1810), les membres de cette loge s’étaient alors adressés à la 

Grande Loge Unie d’Angleterre pour avoir des consignes sur l’attitude à suivre face aux 

loges françaises. Il leur fut officiellement répondu que la colonie ne pouvait être 

assimilée aux autres pays britanniques car « au contraire, d’après des usages 

maçonniques, elle relevait d’une juridiction française »115 comme le Grand Orient de 

France s’y était installé avant la colonisation britannique. L’article conclut donc, « dès 

lors, c’était-elle, la Gr[ande] [Loge] d’Angleterre, qui, à proprement parler, envahissait 

un territoire étranger en y constituant des loges »116.   

Le tournant du siècle fut imbriqué, d’une part, dans les sentiments impérialistes 

exacerbés des Britanniques et, d’autre part, par le mauricianisme revendiqué sur une île 

                                                           
110 GLDF. Dossier L’Amitié 245. Lettre de Daruty à Millet St Pierre. 1er février 1878 p.3. 
111 Le Cernéen. « La Loge l’Amitié, No.245 » Signé E.A. mercredi 30 janvier 1878. p.1. 
112 Ibid., p. 1. 
113 La Sentinelle de Maurice. Année XXVII. No 6552.  Vendredi 1er février 1878 « La Loge L’Amitié ». p. 2.  
114 Ibid., p. 2. 
115 La Sentinelle de Maurice. Année XXVII. No 6552.  Vendredi 1er février 1878 « La Loge L’Amitié ». p. 2. 
116 Ibid., p. 2.  



87 

au cœur des tensions internes entre plusieurs nations. La fin du XIXe siècle entraîna les 

loges dans des divergences religieuses, idéologiques et institutionnelles, et certains 

éléments, qui firent du laboratoire maçonnique mauricien un exemple des valeurs 

universelles et de la fraternité internationale, devinrent les sources mêmes de 

divisions.  Malgré leurs différences, l’insularité et des valeurs communes apportèrent 

certaines similitudes identitaires. Alors que le terme « mauricianisme » ne serait 

vraiment utilisé que dans les années pré et post-indépendantes (l’Indépendance du pays 

eut lieu en 1968) pour revendiquer une identité nationale différente de l’époque 

coloniale, le XIXe siècle jeta les bases de ce qui, au début du XXe siècle, devint le mot 

d’ordre des groupes qui demandèrent le suffrage universel. La devise « Maurice aux 

Mauriciens » déclencha une dichotomie politisée entre Mauriciens et colons 

britanniques. L’île, devenue une terre d’implantation et les insulaires étaient désormais 

les enfants du sol, les instabilités et les revendications se firent même ressentir au sein 

de certaines loges entre 1890 et 1930. Le nationalisme français, qui sévissait dans la 

colonie, surtout depuis la fin du XIXe siècle, devint plus prégnant.  Face à ces 

revendications, dans les années 1900 et 1910, la loge La Triple Espérance, qui souhaitait, 

depuis des années, avoir un Consul de France maçon, fit aussi des recommandations au 

Grand Orient de France et à différents ministères en France pour appuyer des mutations 

diplomatiques. Ces dernières avaient pour objectif de mettre en avant les réseaux 

diplomatiques français dans l’outre-mer et de préserver la culture française sur une terre 

britannique. Par exemple, le nouveau vénérable de La Triple Espérance, Cangy, installé 

9 décembre 1911, présenta une requête au Grand Orient de France pour que le prochain 

Consul de France à Maurice soit un « Maçon militant »117. De même, quelques maçons 

comme Seillier couvaient des sentiments antibritanniques et avaient une idée, qui 

viendrait du Dr Edwin Blackburn lors de son vénéralat à La Triple Espérance. Seillier 

envisageait une « mesure diplomatique & historique à la fois qui n’[était] pas au dessus 

(sic) des moyens d’action du G[rand] O[rient] et qui amènerait à bref délai – après 15 ou 

20 ans dans l’histoire d’un peuple – l’épanouissement de la mentalité française moderne 

dans ce petit pays »118. Se présentant comme un ex-membre de La Triple Espérance, 

« ayant jugé de sa dignité de n’en plus former partie »119,  élabora en 1911, son projet à 

l’obédience : il créerait une entité où les membres seraient Français de par les lois 

égalitaires de la République (car à Maurice, un citoyen n’était pas simplement « 

Mauricien, sans être ni Anglais ni sujet anglais »120, par « La Rétrocession de l’Ile 

Maurice à la France, lors des règlements de compte, par l’échange de concessions 

coloniales »121. Étant également contre la montée du nationalisme français dans la 

colonie telle qu’elle était menée, il décriait les volontaires qui souhaitaient créer une 

milice locale ainsi « les deux éléments de la classe dite éclairée (hélas !!) : les gens de 

couleur et les pseudo-blancs »122. Il adhérait, cependant, aux idées d’Edouard Laurent, « 

journaliste indépendant de ce pays, le seul homme indépendant de ce pays »123  qui, selon 

                                                           
117 GODF. LTE 1907-1915. Dossier 1912-1915. Lettre du vénérable de LTE, Cangy, au Président et aux 
membres du Conseil de l’Ordre. 10 décembre 1911 p. 1. 
118 GODF. LTE 1907-1915. Dossier 1907-1911. Lettre de Seillier (Rose Hill) au Secrétaire du GODF. 2 

décembre 1915 p. 1. 
119 GODF. LTE 1907-1915. Dossier 1907-1911. Lettre de Seillier (Rose Hill) au Secrétaire du GODF. 2 

décembre 1915 p. 4. 
120 Ibid., p. 2. 
121 Ibid., p. 2. 
122 Ibid., p. 4. 
123 Ibid., p. 4. 



88 

lui, était en correspondance directe, au sujet de la rétrocession, avec des parlementaires 

et journalistes de France.  

VII) LES LIMITES DE LA CONVERGENCE DES TRADITIONS 

FRANCOPHONES ET ANGLOPHONES 

Ainsi, malgré les liens entre les franc-maçonneries d’essences anglaise et 

française au XIXe siècle, depuis le XXe siècle, les relations maçonniques reposent sur 

une dichotomie claire : d’un côté, les obédiences qui ne dérogent pas à leurs traditions 

théistes, et de l’autre, celles qui ne qui se disent laïques. Du côté de celles qui se 

revendiquent « régulières » et déistes, il y a la Grande Loge de Maurice, inaugurée le 12 

mars 2005. Pour Lindsay Descombes, le premier Grand Maître de l’obédience 

mauricienne, les deux loges britanniques encore présentes à Maurice, avant la création 

de la Grande Loge de Maurice, eurent le « contrôle total sur la Maçonnerie « régulière » 

à Maurice pendant plus d’un siècle » et elles « n’avaient pas essaimé »124. De plus, la 

création de la Grande Loge de Maurice, avec les sept loges de la Grande Loge Nationale 

de France, en 2005, fut une façon de les affranchir « d’un passé colonial de la Franc-

Maçonnerie, parfois peu glorieux »125. La Grande Loge de Maurice fut installée par le 

Grand Maître de la Grande Loge Nationale Française, Jean-Charles Foellner, et des 

délégations et des Grands Maîtres de quatre continents furent présents. Comme nous 

l’explique le chargé de communication et Député Grand Secrétaire de la Grande Loge de 

Maurice : « La GLM a été constituée sur les bases d’une loge de District, tombant sous 

la juridiction de la Grande Loge Nationale Française (GLNF). Ainsi, le 12 mars 2005, la 

Grande Loge de Maurice a été créée avec comme consécrateurs les Grand Maîtres de la 

Grande Loge Nationale Française, de la Grand Lodge of South Africa et de la Grand 

Lodge of India. Ce qui donne une belle idée de la résonance internationale d’un tel 

événement maçonnique. De surcroît, la Grande Loge de Maurice a obtenu sa 

reconnaissance de la Grande Loge Unie d’Angleterre, le 11 mars 2005, soit à 24 heures 

de la consécration officielle, ce qui est très rare dans les annales. La Grande Loge de 

Maurice fait ainsi partie de la maçonnerie de tradition française « régulière » et reconnue. 

Ils ont été nombreux de la loge anglaise Lodge of Friendship 1696 EC et de la loge 

écossaise Friendship Lodge 439 SC à avoir demandé aux loges du District de la Grande 

Loge Nationale Française de soutenir le projet de la création de la Grande Loge de 

Maurice. Un certain nombre de membres des loges du Grand Orient de France ont même 

franchi le Rubicon pour se joindre à la maçonnerie « régulière » et reconnue de la Grande 

Loge de Maurice. Les pétitionnaires de la nouvelle obédience mauricienne ont été les 

membres des loges faisant partie du district (environ quelque 200 personnes). Une 

médaille commémorative a été frappée à l’occasion de la consécration de la première 

Grande Loge mauricienne, le 12 mars 2005, date qui coïncidait avec les 33 ans de 

l’Indépendance du pays, et accessoirement avec la date du début de la marche du sel de 

Gandhi le 12 mars 1930 ».  Un des atouts qui fut souligné par Michael Allan fut le fait 

que le Rite Émulation fut utilisé et la cérémonie eut lieu en français. Il expliqua de même 

que la cérémonie se fit exactement comme en Angleterre avec « une réplique fidèle »126.  

                                                           
124 Lindsay DESCOMBES, « Bref historique de la création de la GLM » 

www.glmasonica.com/introduction.php?l=fr. Accès: 16/03/2013. 
125 Lindsay DESCOMBES, « Bref historique de la création de la GLM » 

www.glmasonica.com/introduction.php?l=fr. Accès : 16/03/2013. 
126 Freemasonry Today. Michael ALLAN, « Grand Lodge of Mauritius Takes a leap forward» 1er avril 2006. 

http://www.glmasonica.com/introduction.php?l=fr
http://www.glmasonica.com/introduction.php?l=fr


89 

Quant au Grand Orient de France, elle a pris une voie laïque depuis 1877. Les 

relations sont ainsi, depuis le 20e siècle et toujours de nos jours, internationales mais elles 

n’ont pas été maintenues entre toutes les obédiences. Comme l’a souligné Georges 

Sérignac au journal local l’express, lors de sa visite à Maurice en 2022 :  

« Il y a deux types d’obédience […]. Il y a celles qui sont filles du Grand Orient de 

France, de cette franc-maçonnerie française qui est laïque. De ce que j’entends à 

Maurice, les liens de cette franc-maçonnerie sont tout à fait bons. Il n’y a pas de 

raisons qu’ils ne le soient pas d’ailleurs. Il peut parfois y avoir des problématiques 

locales humaines, des mésententes humaines, comme partout. Avec les autres 

obédiences, c’est-à-dire les obédiences de filiation anglo-saxonne, [...] il n'y a non 

pas de différences, parce que le terme serait un peu péjoratif, mais une certaine 

distance. C’est-à-dire qu’on se connaît ; on s’apprécie humainement parfois ; on 

peut être proches ; on peut être des amis dans la vie ; mais, maçonniquement, on 

ne se fréquente pas. Donc il y a quand même ce clivage essentiel […] »127.  

En parallèle, en 2023, deux événements ont marqué les loges du Grand Orient de 

Maurice. Tout d’abord, dans le sillage des 250 ans de l’appellation Grand Orient de 

France, l’obédience a consolidé ses liens avec l’île Maurice en la choisissant comme le 

« bouquet final » des célébrations dans les villes de France. Comme l’explique Jacques 

Helary, Grand Maître adjoint du Grand Orient de France, lors d’une interview à Port-

Louis en 2023 :  

« Lorsqu’il s’est engagé sur la commémoration des 250 ans de l’appellation du 

Grand Orient de France, Georges Sérignac, le Très Grand Maître, a souhaité que 

le Grand Orient communique, non pas pour détruire quoique ce soit et surtout pas 

le secret de notre ordre, mais simplement sur qui nous sommes réellement. […] 

Finir à Maurice et non pas par un événement parisianiste, était important. C’est 

comme en franc-maçonnerie ; tout est mêlé, l’intellect, le sentiment, le besoin de 

sacré. L’île Maurice est une terre de force de la franc-maçonnerie historique et de 

vivacité sereine, calme, mais active C’est la première fois aussi qu’une équipe 

s’engage autour de notre ère sur une action forte et le fait est que ce n’est pas 

comme dans les autres régions du monde où se sont beaucoup d’expatriés, de 

professionnels ou autres. C’est la première fois qu’un représentant mauricien de 

la franc-maçonnerie rentre et agit au Conseil de l’Ordre. C’est une reconnaissance 

aussi de ce qu’il a fait dans le passé et aujourd’hui »128.  

Ensuite, Amaresh Ramlugan, un Mauricien, a été élu Grand Maître Adjoint du 

Grand Orient (Maçonnisme et juridictions), lors du Convent de Lille en 2023. 

 

Ainsi, de nos jours, la scission est bien maintenue entre d’une part les loges qui 

se disent « régulières », et d’autre part, celles qui suivent une tradition déiste. La 

pérennisation de la cessation des relations internationales est tout à fait légitime de par 

le fait que les grandes ambitions de Farquhar ne pouvaient défier les réalités du monde 

maçonnique international. En revanche, le cas mauricien montre que la franc-maçonnerie 

a bel et bien joué un rôle unificateur à certains niveaux et qu’il est indéniable que, face 

aux circonstances, elle exacerba également certaines divisions déjà bien ancrées dans la 

société. La vie des loges s’entremêla à l’histoire générale de l’île devenue, aujourd’hui, 

                                                           
127 Suite de l'interview de Georges Sérignac au quotidien L’Express de Maurice, publiée le 1er juillet 2022. 
128 Interview de Jacques Helary pour L’Express de Maurice le 7 juillet 2023, publiée le 8 janvier 2023. 



90 

une nation à part entière. L’implantation des loges françaises et britanniques dans cet 

espace insulaire, dénuées de peuples autochtones, contraignit les expatriés à changer 

certains modes de fonctionnement pour s’adapter à la donne contextuelle de l’Isle de 

France, ensuite de l’île Maurice. Les métamorphoses subies et les liens entre des nations 

diverses et variées d’Europe firent de cette colonie et de ses loges un vivier de cultures 

et de traditions. La franc-maçonnerie des XVIIIe et XIXe siècle a laissé à la postérité une 

identité îlienne propre. Le fait maçonnique, transposé dans un contexte insulaire, a ainsi 

été métamorphosé et a eu un rayonnement en évoluant côte à côte dans un contexte déjà 

très étroit, tout en maintenant une présence sur le territoire.  


