
 99 

UNE IMPOSSIBLE ÉDUCATION PLURILINGUE EN 

SITUATION COLONIALE 

Le créole sur les bancs de l’école réunionnaise 

avant la Grande Guerre 
 

 

Pierre-Éric FAGEOL 

Université de La Réunion 

ICARE - EA 7389 

Résumé :  

Les injonctions contre le créole à l’école durant la période coloniale mettent en 

évidence des sentiments partagés. Stigmatisé pour ses supposées faiblesses 

cognitives, le créole est pourtant reconnu comme une langue permettant d’exprimer 

certaines sensibilités propres à ses locuteurs. S’appuyant sur les recherches en 

linguistique établies par des érudits appartenant aux sociétés savantes de l’île de La 

Réunion, les acteurs du système éducatif peinent à concevoir une éducation 

plurilingue en situation coloniale.  

Mots clés :  

Créole, La Réunion, Éducation, Sociétés savantes, Linguistique, Colonie, Troisième 

République. 

Abstract:  

The injunctions against Creole language at school during the colonial period point to 

mixed emotions. Stigmatized for its supposed cognitive weaknesses, Creole is yet 

recognized as a language allowing its locutors to express some sensitivities of their 

own. Building upon linguistic research by scholars belonging to the Reunion Island's 

learned societies, the actors of the educational system have trouble conceiving a 

plurilingual education in a colonial situation.  

Key words: 

Creole language, Reunion island, Education, Scientific society, Linguistic, Colony, 

Third Republic. 



 100 

« Ici on fait défense aux enfants de la société de parler le langage vulgaire, le parler noir, 

comme on le dit, parce qu’ils tendent à négliger le français. C’est comme si on leur 

reprochait d’avoir les mains un peu sales, ce n’est pas comme il faut. Le créole, en effet, 

acoquine, c’est-à-dire, séduit, entraine et c’est justement parce qu’il est charmant et 

facile. Il endoctrine aisément cette jeune phalange, plébéienne en naissant, parce que, 

comme elle, il est de récente formation, jeune, primitif… un Rabelais eût dit primesautier. 

Ce patois, en effet, est comme un jeune oiseau qui sort de prime saut hors du nid, les pieds 

roses, le bec encore flexible »1. 

Répondant à la curiosité d’un philologue autrichien 2  sur les spécificités du 

créole réunionnais, Auguste Vinson3 résume toute les ambiguïtés entretenues par les 

élites de l’île envers leur langue maternelle à la fois considérée comme séduisante mais 

aussi dévoyée par une jeunesse peu apte à résister à ses charmes. Cette macule 

linguistique hante les discours de bon nombre d’intellectuels réunionnais4 que l’on peut 

considérer par bien des aspects comme confrontés à un double système de 

référencement identitaire entre l’amour qu’ils portent à leur petite patrie et l’honneur 

qu’ils revendiquent d’appartenir à la grande5. Si le langage créole assume les charmes 

de la petite, la maîtrise de la langue française est considérée comme une propédeutique 

pour intégrer la grande. Ce constat explique en partie les injonctions établies par les 

institutions scolaires et la caution morale apportée par les élites réunionnaises pour 

limiter la pratique du créole dans les apprentissages durant la période coloniale. Quel 

que soit le niveau d’enseignement, le principe d’une déviance linguistique est associé à 

                                                        
1 Auguste VINSON, « Les origines du patois de l’île Bourbon », Bulletin de la société des sciences et arts de 
l’île de La Réunion, Saint-Denis, Lahuppe, 1883, p. 98. 
2 Selon le bulletin d’une société savante réunionnaise, une des premières études philologiques sur le créole 

réunionnais est le fruit d’une requête émanant d’un « professeur de l’Université de Gratz en Autriche, le 
docteur Hugo Schuchardt, qui s’occupe d’une étude générale sur les patois créoles de tous les pays, et a 

recherché partout les matériaux nécessaires à ce travail. (…) Il s’est adressé à notre confrère le docteur 

Vinson, qui, en lui répondant, est entré dans des considérations sur les origines de notre patois », in Bulletin 
de la société des sciences et arts de l’île de La Réunion, 1888, p. 103. 
3 Né à Sainte-Suzanne à La Réunion en 1819, Auguste Vinson a été fortement influencé par les idées 

défendues par les Francs-Créoles. Après des études au lycée de Saint-Denis, il s’oriente vers la médecine et 
devient un notable dont la réputation dépasse le strict cadre de son activité professionnelle en devenant 

membre de l’Académie des sciences et des arts pour laquelle il écrit des articles érudits notamment sur la 

faune de La Réunion. Cf. Dictionnaire biographique de La Réunion, tome 2, Éditions CLIP/ARS Terres 
Créoles, 1995, pp. 197-198.  
4 La définition d’un intellectuel en situation coloniale demeure complexe car selon les critères européens, sa 

capacité d’action dépend du processus de démocratisation et de l’émergence d’un espace public des libertés. 
Il n’est pas de notre propos de rentrer dans une analyse qui mériterait à elle seule une recherche spécifique. 

De prime abord, en reprenant les termes de Michel WINOCK, nous pouvons considérer l’intellectuel comme 

une personne « qui, ayant acquis une réputation ou une compétence reconnue ou artistique, use de son statut 
pour intervenir dans l’espace public sur des questions qui ne concernent pas sa spécialité, mais l’ensemble 

de la communauté politique à laquelle il appartient » (in L’effet de génération. Une brève histoire des 

intellectuels français, Paris, Éditions Thierry Marchaise, 2011, pp. 5-6). Il ne s’agit donc pas de préjuger de 
la valeur culturelle de ses productions mais surtout de considérer sa capacité d’intervention dans la sphère 

publique. En ce sens, l’intellectuel est « un homme du culturel, créateur ou médiateur, mis en situation 

d’homme du politique, producteur ou consommateur d’idéologie » (Pascal ORY et Jean-François SIRINELLI, 
Les Intellectuels en France. De l’affaire Dreyfus à nos jours, Paris, Armand Colin, 2002, p. 10). Ce statut ne 

dépend pas seulement de la notoriété « intellectuelle » mais aussi de la capacité à agir dans un espace de 

communication qui intègre finalement les élites au sein d’une opinion publique dont les intellectuels sont à la 
fois les initiateurs et les vecteurs privilégiés. Dans ce domaine, les intellectuels à La Réunion ont souvent été 

utilisés par les autorités politiques pour faire valoir les sentiments de fidélité à la France en présentant les 

avantages et rarement les inconvénients d’une telle identification. Ceci explique en partie leur positionnement 
par rapport à l’utilisation du créole. 
5 Pierre-Éric FAGEOL, « Le sentiment d’appartenance et de représentation nationale à La Réunion (années 

1880-1950) », Thèse ss. dir. Yvan Combeau, Université de La Réunion, 2013, 843 p. 



 101 

celui d’une déchéance nationale. Fortement ancré dans un contexte patriotique6, cette 

antienne semble d’autant plus probante que le prisme de la langue reflète, selon une 

conception coloniale déterministe, des valeurs morales et influence certaines capacités 

cognitives notamment celles liées à l’abstraction et donc à la rationalité. Loin d’aboutir 

à une « guerre des langues »7 comme le suggère Jean-Louis Calvet pour les idiomes 

régionaux de la France métropolitaine, la politique linguistique envers le créole 

réunionnais n’aboutit pas à une logique « glottophage »8 mais à une hiérarchisation des 

pratiques langagières selon les contextes. 

L’analyse de certains discours de fin d’année au lycée de Saint-Denis9 laisse 

entrevoir une réelle inquiétude de la part des enseignants et des autorités coloniales 

invités à s’exprimer sur les valeurs moralisantes de l’enseignement. C’est pourquoi les 

rares sources évoquant implicitement les pratiques de classe tendent à ostraciser toute 

pratique langagière qui ne serait pas en conformité avec la langue de Molière. La 

fabrique des citoyens implique une unité du corps social et l’emploi d’une langue 

commune que ne peut promouvoir l’idiome créole. Ce paradigme résulte à la fois d’une 

communion de pensée avec certains poncifs coloniaux défendus par des linguistes 

européens mais également de la réflexion des élites locales sur leur propre langue 

maternelle, comme l’illustrent les débats sur les spécificités du « patois » créole au sein 

des sociétés savantes de l’île. Les acteurs de l’enseignement réunionnais s’adossent à 

ces premières réflexions linguistiques pour mieux entériner la doxa10 induite par le 

processus d’acculturation nationale.  

I) LES INJONCTIONS CONTRE LE CRÉOLE DANS LE MILIEU SCOLAIRE 

Selon une analyse déterministe fortement ancrée dans les discours coloniaux, la 

« langue est un prisme à travers lequel ses usagers sont condamnés à voir le 

monde » 11 . Considéré comme un patois vulgaire, le langage créole condamne les 

Réunionnais à l’obscurantisme 12  au regard des commentaires de certaines élites 

intellectuelles de l’île. De même, langue de contact et de métissage, le créole ne peut 

promouvoir l’unité du corps social qu’implique l’adhésion aux valeurs républicaines et 

nationales. Tel est notamment le discours véhiculé par les enseignants du lycée de 

Saint-Denis de La Réunion à la veille de la Grande Guerre13. Dans cette optique, l’unité 

                                                        
6  Pierre-Éric FAGEOL, « Le patriotisme à l’école de Bourbon avant la Grande guerre ». Histoire de 
l’éducation, n°133, 2012, pp. 43-64. 
7 Jean-Louis CALVET, La guerre des langues et les politiques linguistiques, Paris, Payot, 1987,  
8 Cf. Marie SALAÜN, « L’enseignement de la langue dans les écoles indigènes en Nouvelle-Calédonie (1863-
1945) », Histoire de l’éducation, n° 128, octobre-décembre 2010, pp. 53-77.  
9 D’après Charles Fierville (Archives des lycées, proviseurs et censeurs, 1er mai 1802 - 1er juillet 1893. 

Documents administratifs recueillis et classés pour la première fois, Paris, Firmin Didot, 1894, 526 p.), le 
Collège royal de l’île Bourbon a été créé en 1818 par ordonnance locale, ratifiée en 1821 par ordonnance, 

puis il est devenu lycée de l’Ile de la Réunion (1848), puis lycée colonial (1849), lycée impérial (1853), lycée 

de Saint-Denis de 1870 jusqu’en 1894 (date de la mort de Leconte de Lisle) ; en revanche, il est appelé lycée 
Leconte de Lisle dans l’Annuaire de l’instruction publique de 1900. 
10 La doxa selon Bourdieu « est un point de vue particulier, le point de vue des dominants, qui se présente et 

s’impose comme point de vue universel ; le point de vue de ceux qui dominent en dominant l’État et qui 
n’ont constitué leur point de vue en point de vue universel en faisant l’État », in Raisons pratiques. Sur la 

théorie de l’action, Paris, Seuil, 1994, p. 129. 
11 Georges MOUNIN, Les problèmes théoriques de la traduction, Paris, Gallimard, « Bibliothèque des idées », 
1963, p. 273. 
12 Le principe de la mission civilisatrice, projet à vocation universelle, est d’apporter les « lumières » dans 

l’intérêt de tous selon la rhétorique républicaine. Obscurantisme et lumières s’opposent donc selon une 
logique manichéenne qui renvoie à la fois à un conflit de civilisations mais également à un projet politique de 

défense de la « chose publique ».  
13 À la veille de la Grande Guerre, La Réunion compte quatre établissements d’enseignement secondaire. Le 



 102 

linguistique serait un des facteurs essentiels de l’unité nationale. La « francité » se 

comprendrait avant tout par le partage d’une langue commune, capable de refléter les 

caractères spécifiques de l’identité française. Dans un contexte de bilinguisme, cette 

volonté peut paraître a priori illusoire et refléter une volonté discriminante de la part de 

l’élite envers le peuple. Pourtant, comme le justifie un professeur d’histoire du lycée, 

Gustave Reuillard, la langue française doit être une compatriote aimée : 

« Convient-elle à cette grave mission, la langue qui se parle aujourd’hui à la Réunion14, - 

je ne veux pas dire le patois créole qui est un idiome informe, du français négrifié - mais 

j’entends la langue moyenne, celle de l’existence courante qui sert à la conversation de la 

rue, de la maison, de la famille ? »15. 

Cette langue moyenne de l’existence courante n’est guère apparentée au créole 

dans les propos de cet enseignant. Pourtant, la réalité de la conversation de la rue, de la 

maison, de la famille ne peut faire fi de l’utilisation du créole même au sein de l’élite 

réunionnaise. La littérature coloniale foisonne d’exemples qui vont en ce sens. La 

maîtrise de la langue française constitue avant tout un marqueur de différenciation 

sociale qui n’empêche nullement, selon le cadre et le contexte des conversations, 

l’utilisation du créole.   

« Et ici, Mesdames et Messieurs, je me trouve embarrassé, et je me vois forcé d’emprunter 

la voix du “Commandant” du Voyage de Monsieur Perrichon 16 , pour vous dire : 

“Français de la Réunion !... pour moi la langue française est une compatriote aimée…, 

une dame de bonne maison, élégante mais un peu cruelle… et quand j’ai l’honneur de la 

rencontrer, il me déplaît qu’on éclabousse sa robe. C’est une question de chevalerie et de 

nationalité !” »17. 

Au-delà des préjugés socioculturels relatifs à la langue créole - ce français négrifié - le 

principe retenu par cet enseignant est celui qui était déjà défendu par l’abbé 

Grégoire durant la Révolution française, à savoir « anéantir les patois et universaliser 

l’usage de la langue française »18. Il fait appel à l’amour-propre et au patriotisme de 

tous pour maintenir dans toute sa pureté l’usage du « bon français ». Selon ses propos, 

il faut ainsi conserver la langue nationale avec un soin jaloux en diminuant l’influence 

grossière des langues des « races incultes »19  qui ont contribué à former le patois 

créole. Cette impérieuse nécessité se justifie par la volonté de maintenir la « Paix 

française » 20  grâce à l’adoption d’une langue commune et « souveraine », unique 

                                                                                                                                       
lycée Leconte de Lisle, un collège communal à Saint-André, un collège libre laïque à Saint-Benoit, un 

pensionnat libre congréganiste dirigé par les Frères des écoles chrétiennes. 
14 Même si les sources n’utilisent pas, d’une manière générale, une majuscule pour l’article précédant le 
toponyme « Réunion », l’usage établi par la Commission Nationale de Toponymie nous invite à le faire en 

dehors des citations de sources qui ne l’emploient pas. 
15 Discours prononcé par M. Reuillard, chargé de cours d’histoire, à la distribution solennelle des prix du 
lycée Leconte de Lisle, le 26 août 1910, A.D.R., T 405.  
16 Le commandant Mathieu dans la comédie d’Eugène Labiche, scène 9, acte III. 
17 Discours prononcé par M. Reuillard, op. cit.  
18 Abbé Grégoire, « Rapport sur la nécessité et les moyens d’anéantir les patois et d’universaliser l’usage de 

la langue française, Convention nationale, séance du 16 prairial an II », in Jean-François CHANET, L’École 

républicaine et les petites patries, Paris, Aubier « Histoires », 1996, p. 158. 
19 Selon Raphaël BARQUISSAU, ces « races incultes » sont issues des descendants d’esclaves : « Ne faites pas 

du patois créole votre langue habituelle ; né de l’esclavage, il en garde la trace, il corrompt l’esprit de ceux 

qui veulent, qui doivent être l’élite. Bon pour un conte, il dégrade une conversation. Souvenez-vous, là 
comme ailleurs, que le vrai créole est avant tout un Français », in Une Colonie colonisatrice : trois études 

sur l’œuvre de la Réunion, Saint-Denis, Impr. R. Drouhet, 1922, p. 44. 
20 Discours prononcé par M. Reuillard, 1910, op. cit. 



 103 

vecteur possible pour ouvrir les élèves au « trésor de la conscience humaine »21. Seule 

la langue française peut introduire les élèves à la civilisation car la langue créole est 

incapable d’appréhender les notions modernes22. 

Dans ce domaine, La Réunion n’est pas isolée et le principe retenu concerne 

également les nouveaux territoires de la conquête coloniale. Les élèves du lycée étant 

destinés à « vivre dans l’une ou l’autre de ces colonies, où la mère Patrie a désormais 

un but, un espoir, un avenir » 23 , il devient un « devoir impérieux de cultiver en 

perfection la langue française »24 et de servir d’exemple aux autres peuples car « sur ce 

point perdu dans l’océan, au milieu de tant de Nations diverses, nous représentons la 

France »25. Futurs missionnaires de la civilisation française, les élèves doivent ainsi se 

préparer pour participer à l’expansionnisme colonial26. Les enseignants recommandent 

ainsi à leurs élèves de « parler le français, le bon français à ceux qui [les] entourent » 

afin de « mériter de la grande France », de « rendre service à l’Humanité » et de 

« faire honneur à la petite Patrie »27.  

Par opposition, le créole ne permettrait pas d’exprimer la moindre idée 

consistante, tout au moins les idées défendues par la République coloniale. Certes, le 

créole peut énoncer les aspects matériels de l’existence et certaines coutumes propres à 

La Réunion ; cependant, aveuglé par l’idée qu’il se fait de la clarté de la langue 

française, Gustave Reuillard pense que la régénération morale passe nécessairement par 

l’emploi de « la langue de Pascal et de Molière, de Lamartine et de Leconte de 

Lisle » 28 . Loin de se contenter d’un jugement de principe, cet enseignant semble 

trouver dans l’histoire de l’île les raisons d’une telle évolution : la langue s’est ainsi 

corrompue dès ses débuts dans les Mascareignes. L’influence du milieu cosmopolite au 

sein duquel elle s’est développée explique qu’ « à force d’entendre parler l’étrange 

français qui a cours et de n’entendre que celui-là, on s’y habitue »29. Cette dégradation 

concerne en premier lieu « les gens dépourvus de toute instruction » mais se rencontre 

également au sein de l’élite intellectuelle de la société réunionnaise qui utilise des 

« expressions absolument incorrectes »30. 

En fait, la principale préoccupation de l’enseignant porte sur les élites dont les 

élèves du lycée constituent l’avenir. Ces derniers doivent ainsi donner l’exemple car ils 

constituent le « pur froment de la race »31 , pour reprendre les termes de Raphaël 

Barquissau. La communication entre les élites et la masse du peuple semble 

fonctionner de façon asymétrique car, selon Gustave Reuillard, « nous comprenons 

tous le “créole” et ceux qui l’emploient ne nous comprennent pas quand nous parlons 

français »32. La bonne société ferait donc un réel effort d’intégration en s’initiant au 

créole, langage pourtant réduit à ses yeux à un français dégradé. Au-delà du mépris 

                                                        
21 id. 
22 Cf. Jean-Louis CALVET, Linguistique et colonialisme. Petit traité de glottophagie, Paris, Payot, 1974, p. 123. 
23 Discours prononcé par M. Reuillard, 1910, op. cit. 
24 id. 
25 Discours prononcé par M. Guignard-Méziaire, Distribution solennelle des prix du lycée de Saint-Denis, 
année 1888-1889, Saint-Denis, Drouhet & Lahuppe, 1889, p. 33, A.D.R. T404.  
26 Pierre-Éric FAGEOL & Frédéric GARAN, « La migration des réunionnais dans l’empire et la doctrine de la 

”plus grande France” sous la Troisième République », Outre-Mers, t. 104, n°
 
390-391, 2016, pp. 281-309.  

27 Discours prononcé par M. Reuillard, 1910, op. cit. 
28 id. 
29 id. 
30 id.  
31 Raphaël BARQUISSAU, Une Colonie colonisatrice, op. cit., p. 15. 
32 Discours prononcé par M. Reuillard, 1910, op. cit.  



 104 

affiché pour le créole et de la confiance absolue dans les normes et les vertus du 

français, nous pouvons supposer que ce débat sur les usages linguistiques renvoie 

surtout, dans le cas de La Réunion, au rapport au pouvoir colonial et au respect des 

hiérarchies sociales33.  

Dans ce domaine, une distorsion de principe est perceptible entre l’unicité 

attendue de la langue comme socle du sentiment d’appartenance nationale et la 

coexistence du français et du créole à La Réunion. En effet, alors que les enseignants 

affirment qu’aimer la France c’est aimer son histoire et sa langue, peut-on concilier la 

réalité d’un multilinguisme avec les aspirations à l’unité de la Nation ? L’analyse 

proposée par le professeur Jules Palant, professeur de lettres, est à cet égard éloquente. 

Lors de la distribution des prix faite aux élèves du lycée en 1908, il tente de résoudre 

cette aporie en prenant l’exemple de certains états européens : 

« Ce n’est pas à dire que la communauté des lois et celle de la langue soient des conditions 

toutes à la fois indispensables de l’existence d’une Patrie. Il serait trop aisé de citer les 

Suisses si patriotes et parlant trois langues, la Belgique qui parle flamand et français, notre 

Alsace qui parlait Allemand. (…) Les grands obstacles naturels sont moins que jamais des 

séparations ; ils sont à l’intérieur des Patries plus souvent qu’à leur limite »34. 

Jules Palant ne fait que reproduire l’argumentaire de Fustel de Coulanges dont il 

reprend in extenso certains paragraphes qui l’opposent à Theodor Mommsen sur 

l’Alsace35. Outre la similitude des exemples cités, il convient de rappeler que, selon 

Ernest Renan, la langue invite à se réunir mais n’y force pas car « il y a dans l’homme 

quelque chose de supérieur à la langue : c’est la volonté »36. C’est pourquoi « les 

États-Unis et l’Angleterre, l’Amérique espagnole et l’Espagne parlent la même langue 

et ne forment pas une seule Nation »37 . Tout devient une histoire de mesure, de 

modération qui fait que lorsqu’on se replie dans une « culture déterminée, tenue pour 

nationale ; on se limite, on se claquemure »38. Or, poursuit Ernest Renan, « la France 

n’a jamais cherché à obtenir l’unité de la langue par des mesures de coercition », 

principe oublié dans la rhétorique des enseignants du lycée.  

Certes, ceux-ci conviennent que l’assentiment des populations est le ferment le 

plus solide pour l’affermissement du sentiment national. Mais dans le même temps, ils 

négligent de prendre en compte la réalité coloniale et le multilinguisme au sein de la 

société réunionnaise. L’argumentation devient donc virtuelle dès lors qu’il s’agit de 

traiter des réalités locales, car il est plus facile de prendre l’exemple de lointaines 

contrées pour dépasser cet écueil : la reconnaissance du créole n’est donc pas encore 

d’actualité sur les bancs du lycée à la veille de la Grande Guerre.  

Dès lors, si la langue ne constitue pas la condition sine qua non pour affermir le 

sentiment d’appartenance nationale, sur quels principes les enseignants du lycée 

peuvent-ils l’établir ? Dans ce domaine, le partage de certaines valeurs communes est 

l’antienne la plus récurrente. L’appartenance à la Nation nécessite l’acceptation d’une 

                                                        
33  Cf. Antoine LÉON, Colonisation, enseignement et éducation. Étude historique et comparative, Paris, 
L’Harmattan, 1991, 320 p. 
34 Discours prononcé par M. Jules Palant (professeur de lettres), distribution solennelle des prix faite aux 

élèves du lycée, le 23 août 1908, A.D.R., T 405. 
35 Numa FUSTEL DE COULANGES, « L’Alsace est-elle allemande ou française », Questions historiques, Paris, 

Hachette, 1893, pp. 505-512. 
36 Ernest RENAN, « Conférence à la Sorbonne du 11 mars 1882 », Qu’est-ce qu’une nation ?, Paris, Mille et 
Une Nuits, 1997, 47 p. (1er éd. 1882). 
37 id. 
38 id. 



 105 

conscience morale commune et exige le retrait de l’individu au profit de la 

communauté, qui en retour le légitime en définissant son identité par un processus 

d’homogénéisation. Dès lors, l'identité nationale se construit moins dans le rapport à 

soi que dans le rapport à l’autre et dans la différence, définie à la fois par l’autre et 

parfois contre l’autre 39 . C’est pourquoi les discours mentionnent régulièrement la 

spécificité de la Nation française par rapport aux autres nations puisque « sans faire 

tort à personne, quel pays a plus de titres à l’amour de ses habitants que la France, la 

grande Nation chevaleresque ? »40. 

Le principe de la mission universelle, héritage révolutionnaire, rencontre un 

écho favorable au sein d’une colonie qui reconnaît la valeur de la mission civilisatrice 

de la République. C’est parce qu’elle représente « cette idée éternelle que la France ne 

saurait déchoir. Son existence et sa grandeur sont comme une condition nécessaire de 

l’existence internationale »41. Dès lors, ce qui caractérise la Nation française ce sont 

ses « idées d’humanité, de libre examen, de solidarité »42 qu’elle tente d’appliquer aux 

autres Nations. Désormais, « grâce à la sagesse éclairée et aux persévérants efforts du 

gouvernement de la République »43, la France a retrouvé sa vocation universelle et son 

sentiment de puissance : « l’astre (…), un moment éclipsé, se lève de nouveau, 

resplendissant à l’horizon »44. En assistant au relèvement matériel et moral de la Patrie, 

les jeunes élèves, à l’unisson, voient « vibrer tous les cœurs français à travers le 

monde » et peuvent être fiers que la France retrouve « sa place au premier rang des 

Nations, à l’avant-garde de la civilisation »45. L’origine souvent métropolitaine des 

orateurs explique en partie cette rhétorique très largement partagée sur l’ensemble des 

territoires de la République avant la Grande Guerre46. Plus globalement, l’esprit de 

corps des enseignants sous la Troisième République intègre l’acceptation d’une 

idéologie partagée. Un arrêté du 22 août 1866 précise ainsi les modalités de 

recrutement des personnels enseignants du lycée. Les principes sont identiques à ceux 

des lycées de plein exercice de métropole et expliquent en partie un certain formatage 

sur les finalités de l’enseignement :  

« Les fonctionnaires de l’instruction publique, les professeurs et maîtres répétiteurs 

employés au lycée de Saint-Denis (île de la Réunion), sont choisis parmi les membres du 

corps enseignant de France et désignés par le ministre de l’instruction publique au 

ministre de la marine, qui les agrée. Ils doivent remplir les conditions d’âge, de grade et 

d’aptitude prescrits par les règlements universitaires »47.  

Les modalités de recrutement impliquent donc le partage d’une éthique patriotique 

uniforme que relaient les supports d’enseignement48. 

                                                        
39 Cf. Paul RICOEUR, Soi-même comme un autre, Paris, Seuil « Points », 1996, 424 p. 
40 Discours prononcé par M. Jules Palant, 1908, op. cit. 
41 Discours prononcé par M. Ricci (chargé de cours d’Histoire), distribution solennelle des prix du lycée 

Leconte de Lisle, 19 août 1901, A.D.R., T 405.  
42 Discours prononcé par Paul Samary, 1901, op. cit. La justification idéologique de la colonisation réside 

sans doute dans ces trois expressions qui résument finalement les principes de Liberté (libre examen), 

d’Égalité (idées d’humanité) et de Fraternité (solidarité) défendus par la République. 
43 Discours prononcé par M. Guichard, 1895, Distribution solennelle des prix du lycée de Saint-Denis, année 

1894-1895, Saint-Denis, Drouhet & Lahuppe, 1895, pp. 25-26. 
44 id.  
45 id.  
46  Cf. Olivier LOUBES, L’École et la Patrie. Histoire d’un désenchantement 1914-1940, Paris, Belin, 

« Histoire de l’éducation », 2001, 221 p.  
47 Cité par E TROUETTE, Géographie de l’île de la Réunion, 1ere partie, Petite géographie, Saint-Denis, Albert 

Dubourg, 1896, 89 p. 
48 Cf. Dominique MAINGUENEAU, Les livres d’école de la République, 1870-1914. Discours et idéologie, 



 106 

Ce constat doit certainement être nuancé pour les établissements de l’ordre du 

primaire49. Les travaux de Jean-François Chanet montrent en effet que, pour la France 

métropolitaine du moins, la réalité devait certainement être plus complexe car « il n’est 

pas douteux que la majorité des professeurs ait tout fait pour empêcher l’usage de 

l’idiome local. Croire qu’ils y aient réussi revient pourtant à leur prêter une 

omnipotence improbable »50. Nous retrouvons également cette logique pour d’autres 

territoires de l’empire, ce qui nuance l’idée d’un « colonialisme glottophage »51. Entre 

les discours à vocation universelle, les pratiques de classe déclarées et la réalité 

quotidienne sur le terrain, de nombreuses ambiguïtés sont certainement à lever sur 

l’utilisation du créole à l’école.  

En effet, l’analyse des pratiques de terrain des enseignants de La Réunion 

manque cruellement pour admettre sans hésitation l’hypothèse d’une application stricte 

du principe d’éviction du créole dans le système scolaire de l’île. Les études et les 

témoignages sont rares et les archives ne font que refléter le manque d’intérêt des 

administrateurs coloniaux sur cette question. Les rares rapports 52  conservés aux 

archives soulignent toutefois que les élèves, surtout dans les petites classes, ne 

maîtrisent pas correctement la langue française et que les enseignants doivent parfois 

s’exprimer en créole ou se perdent dans une confusion des genres comme l’illustre le 

commentaire de l’inspecteur général Viant en visite sur l’île durant l’année scolaire 

1873-1874. Relatant la médiocrité des pratiques d’un enseignant de la Saline, ce 

dernier conclut que « [le] maître, en outre, ne surveille pas son langage, et (…) émaille 

ses explications d'expressions créoles : ”Qui ça, o û ça qu'il est,” etc »53 . Cette 

observation est corroborée par d’autres inspections comme en témoigne celle menée en 

1882 par le vice-recteur Lecadet :  

« Si la lecture, dans quelques écoles, est bonne, accentuée, correcte, intelligente ; dans 

d’autres, elle est monotone, languissante, défectueuse. L’accent créole domine, ou du 

moins se fait presque partout sentir, et les maîtres ne songent pas toujours à le 

corriger (…). Mais dût la Colonie ne compter que sur elle-même, elle continuera, j’en suis 

                                                                                                                                       
Paris, Le Sycomore, 1979, 343 p. 
49 En 1900, « la colonie possède 47 écoles de garçons, avec 115 maîtres et 5491 élèves ; 72 écoles de filles, 

avec 153 maîtresses et 7162 élèves ; 5 écoles maternelles comptant 8 maîtresses et 946 élèves. Au total : 119 

écoles et 13569 élèves. Outre les établissements publics dont il vient d’être question, la colonie possède un 
grand nombre d’écoles primaires libres, tenues soit par des institutrices laïques, soit par des Sœurs de Saint-

Joseph de Cluny, soit par des Frères de la doctrine chrétienne. Ces écoles sont au nombre de 36, avec une 

population scolaire de 2356 élèves », Exposition universelle de 1900. Colonies françaises. La Réunion, Paris, 
Librairie Africaine et Coloniale, J. André Éditeur, 1900, pp. 152-153.  
50 Jean-François CHANET, L’École républicaine et les petites patries, op. cit., p. 132. 
51 Cf. Marie SALAÜN, op. cit.  
52 Cf. Ile de la Réunion. Instruction publique. Inspection générale de 1873-1874. Rapports de M. l’inspecteur 

Général Viant, op. cit. ; M. Lecadet, Ile de la Réunion. Instruction publique. Rapport sur l'Enseignement 

primaire pour l'année 1881, 1882, 20 p. ; Jacob de Cordemoy, Instruction primaire à l’île de la Réunion, 
Saint-Denis, A. Dubourg, 1884, 51 p. 
53 Ile de la Réunion. Instruction publique. Inspection générale de 1873-1874. Op. cit., p. 118. Les échos 

autour de ce rapport laissent entrevoir une situation une plus inquiétante que ne le laisse croire l’expertise de 
cet inspecteur. Selon, l’auteur de Histoire abrégée de l'île Bourbon ou de la Réunion, depuis sa découverte 

jusqu'en 1880, par un professeur d'histoire (Saint-Denis, Lahuppe, 1883) : « Depuis la mise à la retraite de 

l’Inspecteur d’académie, le service de l’instruction primaire était dirigé par le secrétariat de la Direction de 
l’intérieur ; ce mode d’administration parut insuffisant aux représentants de la Colonie, et ils sollicitèrent la 

nomination d’un nouvel inspecteur. Tout en faisant droit à cette réclamation de nos députés, la métropole 

délégua un inspecteur général, M. Viant, pour visiter toutes les écoles de la colonie. Le passage de M. Viant 
à la Réunion eut pour résultat principal d’éclairer l’administration locale sur la véritable situation des 

études, situation que le public se montra un instant jaloux de connaître, mais que l’impartialité, trop 

minutieuse peut-être, de l’inspecteur général ne permit de publier qu’en partie », p. 201. 



 107 

certain, à marcher résolument dans la voie du progrès. La population de la Réunion 

voudra fermement conserver le rang glorieux qu’elle occupe à la tête des colonies 

françaises par son intelligence, son esprit libéral et son amour de l’instruction. Elle sait 

que l’argent dépensé pour instruire les enfants est un capital placé à gros intérêts, et que, 

si l’on a dit avec raison : tant vaut l’homme, tant vaut l’école, on peut ajouter avec non 

moins de vérité : tant vaut l’école, tant vaut la nation »54. 

Ce constat jugé alarmant explique en partie la création d’une École normale au 

cours de la même année car comme le souligne le vice-recteur Lecadet si « le français 

ne va pas mal (…) dans beaucoup d’écoles, il est donné sans intelligence ou du moins 

sans méthode. Nous avons eu souvent à signaler l’abus des longues analyses écrites, 

des conjugaisons, des exercices grammaticaux qui rebutent les élèves, et mettent leur 

patience à une trop rude épreuve » 55. L’inspecteur Viant soulignait déjà en 1873 cette 

incurie pédagogique et la nécessité d’une formation professionnelle adaptée : 

« Les écoles laïques sont faibles, mais comment s’en étonner ? Où les maîtres qui les 

dirigent se sont-ils préparés ? Sans doute, ils ont subi les épreuves pour l’obtention du 

brevet, mais si l’examen atteste une somme de connaissances plus ou moins grandes, il ne 

prouve rien touchant l’art d’enseigner. Le service n’est donc pas assuré, et il ne peut l’être 

qu’à la condition que les futurs instituteurs soient préparés à leur mission comme ils le 

sont en France par une école normale »56.  

Compte tenu des problèmes de financement, cette École normale est rapidement 

remplacée par un cours normal dispensé au lycée Leconte de Lisle à partir du 17 août 

1897. Cette intégration a certes permis de pérenniser la formation des maîtres mais 

dans le même temps elle l’a inscrite dans une logique élitiste où le créole devait être 

banni des pratiques enseignantes.  

Pourtant, les élèves sont parfois invités à s’exprimer en créole notamment pour 

réciter des vers ou chanter des compositions établies par des auteurs réunionnais. Un 

témoignage sur les élèves des Frères des écoles chrétiennes indique ainsi que l’on 

s’appuie sur la compilation de fables et de contes établie par Louis-Émile Héry57. 

D’origine métropolitaine 58 , ce dernier ne maîtrise pourtant pas le créole parlé au 

                                                        
54 Lecadet vice-recteur, Ile de la Réunion. Instruction publique. Op. cit., pp. 13-20. 
55 Ibid., p. 14. 
56 Cité dans Exposition universelle de 1900. Op. cit., 1900, pp. 170-171.  
57 Louis Émile HERY, Fables créoles et Explorations dans l’intérieur de l’île Bourbon, Paris, J. Rigal et C°, 

1883, 196 p. 
58 Né en Ile et Vilaine en 1801, « il vint à Bourbon s’installer chez deux vieilles cousines, nièces de Dugay-

Trouin. Elles le chargèrent de diriger une usine sucrière qu’elles possédaient à la Montagne dans les hauts de 

Saint-Denis. Il n’y connaissait rien en sucre et ce fut l’échec. Une autre opportunité s’offrit à lui et il entra 
comme enseignant au lycée de Saint-Denis. N’étant pas bachelier et estimant qu’il devait en toute honnêteté 

en être titulaire s’il voulait faire carrière dans l’enseignement, il démissionna du lycée et partit en France 

passer son diplôme. Cette aventure lui prit deux ans à Saint-Anne d’Auray. Après avoir décroché son bac, il 
retourna dans l’île et réintégra le lycée. L’enseignement à l’île Bourbon à cette période n’était pas bien 

rémunéré. Il quitta le lycée une deuxième fois et fonda une école privée à Saint-Suzanne. Pour seul fond de 

commerce, il avait une vieille esclave, Un Noir malade et beaucoup de bonne volonté. L’aventure dira 
jusqu’en 1844, puis il abandonna son établissement, transféré depuis à Saint-André, pour retourner une 

troisième fois au lycée. Cette fois le salaire était plus intéressant. On lui avait confié la chaire de rhétorique 

française et il put se consacrer uniquement à la pédagogie, oubliant les mille problèmes de gestion d’une 
école de campagne. Louis Héry s’était également créé une petite réputation de marcheur et de conteur. Ce 

métropolitain passionné de la réalité réunionnaise s’était mis à écrire en créole. Il avait traduit des fables de 

La Fontaine et y avait ajouté des contes de son cru », Cf. Dictionnaire biographique de La Réunion, tome 2, 
Éditions CLIP/ARS Terres Créoles, 1995, pp. 109-110. Cette inspiration autour des œuvres de La Fontaine 

rappelle le travail accompli par François-Achille Marbot en Martinique (Les bambous : fables de La 

Fontaine, travesties en patois créole, Fort-Royal, E. Ruelle& C. Arnaud, 1846). 



 108 

quotidien et ne propose qu’une version francisée de la langue utilisée par les 

Réunionnais selon les chroniqueurs de la période59. Si les vertus pédagogiques des 

fables sont communément reconnues, leur transmission en créole dénote une véritable 

volonté d’adaptation au contexte social. L’église et les écoles confessionnelles qui lui 

sont rattachées semblent sur ce point plus ouvertes en terme de stratégie linguistique60. 

Dès 1863, dans la Notice historique, géographique et religieuse sur l’île Bourbon, la 

langue créole est ainsi mise à l’honneur et parfois utilisée comme support 

d’enseignement. Certes elle est comparée à d’autres patois régionaux mais sa 

singularité lexicale est mise en avant pour rappeler le mélange des populations de l’île : 

« Quelle langue parle-t-on à la Réunion ? La langue française est parlée correctement par 

ceux qui ont reçu une certaine éducation, plus ou moins par les autres, comprise par tous 

les habitants même par les immigrants qui sont dans le pays depuis quelques années. Les 

habitants qui n’ont pas reçu de l’éducation et les autres, par goût et dans la familiarité, 

parlent le créole, formé de français altéré, mêlé à une foule de termes de marine et 

d’expressions empruntées aux langages cafre, indien, malgache, etc. C’est, comme on 

dirait en France, le patois du pays, et il varie selon la classe qui le parle. (…) Le patois 

créole est un langage imagé et naïf ; s’il n’est pas riche par le nombre des expressions, il 

l’est certainement par la variété des intonations, qui changent quelquefois du tout au tout 

la valeur du mot prononcé »61. 

Ceci nous montre qu’entre la réalité d’un discours édifiant et les lacunes d’un 

système éducatif peu opératoire dans les nouvelles missions assignées à l’École, la 

marge devait certainement se situer dans l’acceptation d’un support linguistique 

compréhensible par tous les élèves. D’ailleurs, les supports d’enseignement tels que les 

manuels62 expliquent parfois aux élèves la réalité de ce contexte de bilinguisme non 

sans condescendance il est vrai quant à la discrimination induite par la situation de 

bilinguisme. C’est ainsi que la Petite géographie de l’île de la Réunion adressée aux 

élèves du cours moyen expose avec mépris le rapport hiérarchique établi entre le 

français et le créole : 

« La langue française est généralement parlée dans les familles et par ceux qui ont reçu une 

certaine éducation ; le langage créole est celui du peuple ; il entre aussi dans les entretiens 

familiers des personnes instruites. Le créole est un français altéré, mêlé à une foule 

d’expressions et de mots empruntés aux marins : cafres, malgaches, indiens, etc. La plupart 

des immigrants le comprennent, mais entre eux ils parlent l’idiome de leur pays »63. 

En grande majorité créolophones, les jeunes élèves devaient certainement intégrer ces 

propos avec prudence pour ne pas dire un doute circonspect. 

II) LE POIDS DES ÉRUDITS RÉUNIONNAIS DANS LES DÉBATS 

L’impossibilité de s’appuyer sur la langue du quotidien pour étayer les 

apprentissages ne résulte nullement d’une cécité sur les conditions socio-culturelles de 

l’île. Les témoignages et les rapports d’inspection soulignent régulièrement le poids – 

                                                        
59 Eugène VOLSY FOCARD, « Du patois créole de l’île Bourbon », Bulletin de la société des sciences et arts 
de l’île de La Réunion, 1885, p. 229. 
60 Les prêtres du diocèse utilisent le créole lors de leur prêche et les leçons de catéchisme comme en 

témoigne l’abbé Macquet lors d’une visite dans une paroisse de Saint-Paul (Six années à l’île Bourbon, 
Tours, Alfred Cattier Editeur, 1893, p. 69 et 95).  
61 Notice historique, géographique et religieuse sur l’île Bourbon ou de la Réunion, Versailles, Beau, 1863, 

237 p.., p. 124. 
62 Pierre-Éric FAGEOL, « L’enseignement de la petite Patrie à La Réunion sous la Troisième République », 

TrOPICS n°3, 2016. 
63 Petite géographie de l’île de la Réunion, Saint-Denis, Lahuppe, 1882, p. 47. 



 109 

pour ne pas dire la pesanteur – du contexte de bilinguisme dans l’enseignement. Le 

choix procède plutôt de la construction d’un imaginaire autour des capacités cognitives 

que les rares linguistes amateurs locaux définissent autour de l’utilisation du créole. 

Dans ce domaine, l’influence des sociétés savantes a été déterminante en initiant une 

réflexion (certes élitaire) sur des origines transformées en rhétorique « mythogène »64 à 

valeur soi-disant scientifique65. 

De la sorte, et pour reprendre certains truismes coloniaux, le créole serait un 

« idiome enfantin d’une race enfantine »66. L’emploi du terme « enfantin » n’est pas anodin 

et met en évidence des représentations singulières sur le créole. Certes, cette vision 

péjorative ne concerne pas explicitement le créole réunionnais mais elle est très largement 

partagée par les philologues européens comme le confirme cette lettre d’un scientifique 

autrichien adressée à l’Académie des sciences et des arts de l’île de La Réunion :  

« Il est vrai que je m’occupe à étudier l’harmonieux et intéressant dialecte de votre île, né 

du contact de deux races absolument différentes. Dans la littérature créole je crois 

reconnaître deux phases bien marquées. L’une où domine le génie africain dans toute sa 

spontanéité, celle des contes, des proverbes, des sirandanes67, des airs de danse. Ces 

productions sont très importantes au point de vue ethnographique et philologique, elles 

méritent d’être recueillies et publiées ; en revanche, elles ne possèdent presque pas de 

valeur esthétique. Mais l’esprit français n’a pas dédaigné de se faire enfant, pour revêtir 

les formes de cet idiome enfantin et vous avez vu éclore des chansons et des fables d’une 

naïveté charmante »68. 

La valeur symbolique qui en découle s’applique avec force aux quelques 

travaux établis par des érudits réunionnais sur leur propre langage ou, tout au moins, 

celui pratiqué par les couches populaires de l’île. Associé au langage d’un « enfant », 

du latin in farer, celui « qui ne parle pas », issu du verbe grec fémi celui « qui ne sait 

manifester sa pensée par la parole »69, le créole ne serait qu’un « langage imagé et 

naïf, si doux dans la bouche d’un enfant, si gracieux dans celle d’une jeune fille 

aimée »70 selon les propos tenus par Marcel Voïart71 dans la préface au recueil de fables 

créoles de Louis-Émile Héry. Ce langage, qualifié de « patois », serait ainsi « riche et 

pauvre en même temps, riche d’expressions originales et pittoresques, pauvre par ses 

redites »72. La faiblesse lexicale serait donc source de naïveté et donc d’incapacité à 

                                                        
64 On entend par là l’édification consciente et volontaire d’un imaginaire même si la validité des arguments 
avancés peut paraître discutable et parfois soutenue avec force et conviction sans autre preuve que 

l’affirmation assertive qu’elle sous-tend. Il s’agit donc principalement d’un discours performatif. 
65 Cf. Laurent MORANDO, Les Instituts coloniaux et l’Afrique 1893-1940. Ambitions nationales, réussites 
locales, Paris, Karthala, 2007, 303 p. ; Pierre SINGARAVELOU, Professer l’Empire. Les « sciences 

coloniales » en France sous la Troisième République, Paris, Publications de la Sorbonne, 2011, 409 p. 
66 Abbé Louis DUCROCQ, « Idiome enfantin d’une race enfantine », Revue de Lille, 1901, pp. 439-458. 
67 Devinette sur la vie quotidienne à valeur moralisante. 
68 Lettre de M. Hugo Schuchardt, Gratz, 4 mars 1883 au président de la Société des Sciences et des Arts de 

l’île de La Réunion, in Bulletin de la société des arts et des sciences, Saint-Denis, Drouhet, 1884, pp. 17-18. 
H. Schuchardt avait émis l’hypothèse que les créoles pouvaient être issus de simplifications volontaires 

opérées sur leurs langues par les colons européens. Cf. Robert CHAUDENSON, « Créole et langage enfantin : 

phylogénèse et ontogénèse », Langue française, 1978, n°1 – Vol. 37, pp. 76-90. 
69 Alain REY, « Enfant », Dictionnaire culturel en langue française, Paris, Le Robert, 2005, p. 482. 
70 Préface de Marcel VOÏART, in Louis Emile HÉRY, Fables créoles et Explorations dans l’intérieur de l’île 

Bourbon, op. cit., p. 7. 
71 Né à Longjumeau en 1800, Marcel Voïart consacra sa carrière au ministère de la Marine, d’abord comme 

commissaire-adjoint en Martinique puis en qualité d’archiviste du Conseil privé et de conservateur des 

archives à La Réunion. Membre fondateur de la Société des Sciences et des Arts en 1855, il en sera pendant 
de nombreuses années le trésorier. Cf. Dictionnaire biographique de La Réunion, tome 2, Éditions CLIP/ARS 

Terres Créoles, 1995, pp. 201-202. 
72 Préface de Marcel VOÏART, in Louis Emile HÉRY, Fables créoles et Explorations dans l’intérieur de l’île 



 110 

penser le monde. La valeur sémantique des termes étant liée aux variations des 

intonations et au contexte de leur utilisation, cet idiome est donc considéré comme peu 

apte à rendre compte de la complexité. Pourtant, le créole est avant tout « la langue du 

cœur »73, celle qui débouche sur des émotions – si doux dans la bouche d’un enfant - et 

des sensibilités peu en phase avec les injonctions d’un enseignement qui se veut 

rationnel et positiviste74. Dans cette optique, le créole serait cantonné au seul domaine 

de la perception alors que la langue française permettrait aux élèves d’atteindre celui de 

la conceptualisation, selon la logique qu’on ne peut identifier et donc comprendre que 

ce qui se nomme précisément. Cet argument non explicité par les auteurs explique 

certaines analyses déterministes sur les capacités des élèves d’origine créole comme le 

suggère L. Crivelli dans un rapport sur l’instruction publique à La Réunion en 1864 : 

« Les créoles, pour la plupart sont plus précoces que les Européens, mais il faut les prendre 

de bonne heure. En les commençant de 7 à 9 ans, on peut attendre d’eux de jolis sujets, mais 

plutôt brillants que profonds. Ils réussissent parfaitement dans tout ce qui n’exige que de la 

dextérité, comme l’écriture et le dessin, ainsi que dans tout ce qui parle aux yeux et à 

l’imagination ; mais dans les sciences abstraites, et dans tout ce qui demande ou de la 

méditation ou un travail soutenu, ils sont en général bien inférieurs aux Européens »75.  

De surcroît, la vocation universaliste de l’enseignement ne saurait tenir compte 

d’une individuation d’origine langagière. Surtout lorsque cette dernière participe à la 

segmentation du corps social. L’absence d’unité dans les pratiques du créole renforce 

donc cette idée. Selon le chroniqueur Louis Maillard, « le patois créole varie encore 

selon la classe qui le parle. C’est ainsi que les petits créoles ne le parlent pas comme 

les nègres d’autrefois, maintenant les citoyens, et qu’il éprouve encore de nombreuses 

modifications, quand il est employé par un Malgache, par un Cafre ou par un 

indien »76. Le « patois » des petits créoles (considérés par les élites comme « les fils 

abâtardis des premiers habitants »77) se distinguerait donc du langage parlé par les 

anciens esclaves et de celui des engagés malgré l’appellation commune que suppose le 

vocable « créole ». Le distinguo social déprécie ainsi, au fur et à mesure d’une 

énumération discriminante des composantes de la population réunionnaise, la valeur 

attribuée à l’idiome local. Non sans rudesse, Louis Maillard évoque même la 

« morbidesse naïve » du créole lorsqu’il est utilisé par les subalternes de la colonie : 

« Ce n’est plus un patois, ce n’est plus un langage, ce sont des demi-mots, des 

insinuations aux mille replis capricieux dans lesquels l’intonation est tout. À quoi bon 

des phrases ? Des mots, quelques syllabes suffisent » 78 . Seule l’intonation permet 

d’établir une distinction entre les différentes composantes de la société79. C’est pour 

cette raison, selon le même auteur, que « nous n’en finirions pas, si nous cherchions à 

expliquer la valeur de tous les mots du langage créole, qui, s’il n’est pas riche par le 

                                                                                                                                       
Bourbon, op. cit., pp. 9-10 
73 Ibid., p. 13. 
74 Françoise MAYEUR, « Le positivisme et l’École républicaine », Romantisme, volume 8, n°21, 1978, pp. 137-147. 
75 L. CRIVELLI, « De l’instruction publique à la Réunion depuis cinquante ans », Bulletin de l’académie des 

sciences et des arts de l’île de la Réunion, 1864, p. 56. 
76 Louis MAILLARD, Notes sur l’île de la Réunion, Paris, Dentu Editeur, 1862, p. 310. 
77 Alexandre BOURQUIN, Histoire des Petits Blancs de la Réunion, Paris, Karthala, 2005, p. 37. 
78 Louis MAILLARD, Notes sur l’île de la Réunion, op. cit., p. 309. 
79 Les variations s’expliquent en partie par l’insertion de voyelles : « Le trait le plus caractéristique de ce 

parler est l’insertion, dans un groupe initial ou médial, de consonnes d’une voyelle dont la qualité est 

déterminée par la voyelle de la syllabe suivante, soit par une labiale voisine : boulan (blanc), bouroulou 
(brûlé), cendourou (cendre), couvéritirou (couverture), fourounté (effronté), gourand (grand), marmoumitou 

(marmite), quirié (crier)… », Bulletin de la société des arts et des sciences de l’île de la Réunion, Saint-

Denis, Drouhet, 1884, p. 55. 



 111 

nombre d’expressions, l’est certainement par la variété des intonations qui changent 

quelquefois du tout au tout la valeur du mot prononcé »80. Les exemples ne manquent pas 

dans les commentaires des chroniqueurs et des érudits pour distinguer et dévaloriser les 

pratiques langagières en fonction d’une hiérarchie ethnique strictement définie : 

« Ainsi ceux de nos compatriotes qu’on qualifie, à la fois, de créoles de bois, de petits 

créoles, qui descendent des premiers colonisateurs de l’ancienne Mascareigne, qui se sont 

retirés sur les hauteurs à mesure que le littoral se peuplait de nouveaux venus, emportant 

avec eux leurs mœurs, leurs habitudes agrestes et l’indépendance, cette sœur aînée de la 

Liberté, eh bien ces créoles-là ne prononcent pas les syllabes tout à fait comme les noirs 

indigènes, et ceux-ci, à leur tour, ne s’énoncent point comme les cafres et les malgaches 

que l’esclavage et l’immigration ont naturalisés chez nous »81. 

Associé à de supposées valeurs morales, ce rapport à l’ethnicité renforce une pratique 

discriminatoire spécifique à la situation coloniale82 réunionnaise. Évoquant le profil des 

élèves de l’école primaire centrale sise à Saint-Denis en 1900, son directeur Henri 

Laffon83 évoque ainsi des caractères spécifiques à chaque catégorie d’élèves observée : 

« Sans compter le Blanc, ces enfants appartiennent à différentes races : le Cafre, le 

Madécasse, l’Hindou, le Chinois et le Métis. Le Cafre et le Madécasse sont en général 

d’une nature douce ; le Cafre est peu intelligent, moins que le Madécasse, mais plus 

opiniâtre et plus robuste. L’Hindou, plus intelligent que les précédents, de constitution 

faible, est indolent, efféminé, enclin aux vices. Le Chinois a l’esprit plus éveillé que 

l’Hindou ; il est renfermé, vindicatif. Quant aux Métis de toutes sortes, leur intelligence et 

leur nature sont variées et ne sauraient être bien définies.  

Parmi ces derniers, il convient cependant de distinguer le Mulâtre doué d’une vive 

intelligence et ambitieux. À part ces types, existe encore celui qui, dans le pays, est désigné 

sous le nom spécifique de créole. Il tient à honneur de passer pour autochtone, malgré 

l’histoire qui atteste que notre population est d’une origine pleine de mélanges. 

L’autochtone, puisqu’il faut l’appeler ainsi, est un peu moins intelligent, aussi fort, aussi 

musclé que le Mulâtre, avec plus de malléabilité dans le tempérament.  

Le frottement des enfants entre eux amène une amélioration sensible dans leur nature. Les 

instituteurs s’appliquent au développement de cette amélioration, en faisant pénétrer dans 

ces jeunes cœurs des sentiments d’humanité, d’amour-propre, d’honnêteté et 

d’attachement à la France »84. 

Cette typologie raciale et les caractères attribués à chaque type expliquent en 

partie les différentes pratiques du créole. Si le Cafre et le Madécasse sont plutôt d’une 

nature douce, leur pratique de la langue ne peut être que d’une morbidesse naïve pour 

                                                        
80 Louis MAILLARD, Notes sur l’île de la Réunion, op. cit., p. 310. 
81 Bulletin de la société des arts et des sciences de l’île de la Réunion, Saint-Denis, Drouhet, 1885, p. 182. 

Cette vision est commune à de nombreuses analyses de linguistes de la période : « Les langues de la famille 
indo-européenne sont au sommet de l’évolution, et les langues des Noirs au plus bas de l’échelle. Cette idée 

force a d’autant plus été caressée par la société coloniale (…) qu’elle était auréolée par son origine savante 

et qu’elle justifiait une politique et un comportement où le Noir était un enfant ou un primitif qu’il fallait 
”civiliser” malgré lui » (M. HOUIS, Anthropologie linguistique de l’Afrique noire, Paris, 1971, p. 26). 
82 Dans le sens que lui accorde Georges BALANDIER, « La situation coloniale : approche théorique », Cahiers 

internationaux de sociologie, PUF, vol. 11, 1951, pp. 44-79. 
83 Né à Saint-Paul de La Réunion le 15 mai 1859, bachelier ès science, Henri Laffon entre en service dans 

l’Instruction publique en 1880. Il passe sa licence ès science naturelle en 1892. Maître adjoint à l’Ecole 

normale de Saint-Denis de La Réunion, Laffon est photographe amateur. À ce titre, certains de ses clichés 
illustrent la notice sur l’enseignement à La Réunion publiée à l’occasion de l’exposition universelle de 1900. 

Officier des Palmes académiques, il est délégué dans les fonctions d’inspecteur primaire en 1907. Il est 

décédé le 28 novembre 1915 à Saint-Denis de La Réunion. Il était officier d’Académie depuis 1890 et avait 
obtenu une médaille de bronze pour son rôle à l’Exposition universelle de 1900, et une médaille d’argent à 

l’exposition coloniale de Marseille en 1906.  
84 Exposition universelle de 1900. Op. cit., p. 183. 



 112 

reprendre l’expression de Louis Maillard. De même, les petits créoles blancs, assez 

malléables dans leur tempérament sont plus aptes à respecter l’héritage de la langue 

française selon les mêmes auteurs. Illustrant son propos par une photographie des 

élèves assemblés dans la cour de l’école, Henri Laffon évite d’évoquer la flagrante 

distinction établie entre les élèves selon un prisme racial complexe, comme semble le 

suggérer la photographie ci-dessous. Bien que cette dernière ne soit pas datée, nous 

pouvons supposer qu’elle reflète une réalité sociale fin de siècle au sein de cet 

établissement modèle pour la colonie. 

L’ensemble de ces considérations linguistiques observées à travers un prisme 

ethnique interpelle les érudits réunionnais sur le statut du créole. Est-ce un dialecte 

local spécifique à La Réunion ? Un idiome dégradé ? D’un point de vue sémantique, la 

nuance est de taille car les paradigmes d’interprétation utilisés par les linguistes du 

XIXème siècle échappent en partie à la vision péjorative de certaines interprétations de 

cette époque. Le terme le plus récurrent semble être celui de « patois ». Selon Volsy 

Focard, il ne fait nul doute que le créole appartienne à cette catégorie : 

« Oui, parce qu’il est ”un langage particulier à une province ; qu’il est né de l’altération de 

l’idiome d’une nation”, pour écrire comme les dictionnaires ; mais il diffère essentiellement 

des patois proprement dits, tels par exemple, que celui de la Bourgogne, de la Picardie, de la 

Provence, qui sont faits tout d’une pièce, avec des mots pour chaque objet à désigner, pour 

chaque idée à émettre. Il diffère de ces patois, et, ceci est caractéristique, parce qu’il est 

composé exclusivement de mots français, les uns restés entiers, les autres seulement modifiés, 

d’autres, enfin, ou raccourcis ou allongés ou retournés (il faudrait dire contrariés), 

comme si leurs créateurs s’étaient fait un jeu d’en déplacer les lettres, tout en conservant 

les traces de leur origine et les signes de leur nationalité. Il est donc loin de ressembler à 

ses grands parents de France, notre patois créole »85. 

Le prisme d’analyse reprend donc l’idée d’une dispersion locale de la langue 

française en contexte colonial. La reconnaissance des spécificités ne peut faire 

l’économie d’une matrice nationale malgré la reconnaissance explicite de certaines 

pratiques de contournement. Selon le même auteur, le créole ne trouve donc pas ses 

origines dans les migrations indiennes ou africaines, « il est français, français bizarre, 

excentrique, mais fort doux et fort gracieux »86. Auguste Vinson insiste également sur 

la filiation française du créole réunionnais en adossant ses origines à une francité 

reconnue et revendiquée. En ce sens, « la langue née du français, comme à Bourbon, 

est attachée aux entrailles mêmes de la France et du pays »87. C’est pour cette raison 

que le créole fascine en partie ses locuteurs selon ce même auteur : 

« Le charme du patois créole ne doit pas surprendre, quand on considère sa véritable 

origine, et qu’on voit qu’il est issu de la langue nationale de France, la plus correcte et la 

plus saine du monde, et de la langue malgache, la plus suave et la plus douce qui existe. 

Ce mélange agréable, dont je dirai plus loin la part très inégale en faveur du français, a 

fait le patois de notre petite île, en lui imprimant un cachet spécial et dans la forme un 

attrait irrésistible. Aussi, malgré la déchéance sociale de ce langage, les dames d’autrefois 

ne dédaignaient pas de s’en servir souvent dans l’intimité, et celles d’aujourd’hui 

pourraient bien encore être sur ce point les petites filles de leurs grand’mères »88. 

Cette origine française se saurait être remise en cause et justifie le maintien d’un 

lexique originel malgré les apports multiples induits par les migrations coloniales. 

                                                        
85 Eugène VOLSY FOCARD, « Du patois créole de l’île Bourbon », op. cit., pp. 179-180. 
86 Ibid., p. 182. 
87 Auguste VINSON, « Les origines du patois de l’île Bourbon », op. cit., p. 98. 
88 Ibid., p. 99. 



 113 

Relatant les emprunts de mots malgaches dans le créole, l’auteur89 insiste ainsi sur la 

force communicative de la langue française que l’apport de langues dites primitives ne 

saurait amoindrir : 

« En somme, cette immixtion des mots malgaches dans le patois créole est très limitée et 

devait l’être. Les naturels de Madagascar avaient, en effet, beaucoup plus à apprendre des 

nouveaux venus que les Français n’avaient à recevoir de ce peuple primitif, en fait 

d’instruction. Aussi, à part ces exceptions et quelques autres, le patois de l’île Bourbon est 

presque tout entier composé de mots français qui se sont altérés en passant par la bouche 

des Malgaches »90. 

De même, la comparaison avec les autres créoles de l’océan Indien ou ceux des 

Caraïbes permet de renforcer l’idée d’un héritage français et donc de certains traits de 

caractère propres aux Réunionnais. Si « le patois de l’île Bourbon est naïf et tendre 

(…) ; celui de Maurice est prétentieux et froid, par là, plus énergique »91. La matrice 

initiale confère donc au créole une identité spécifique, un attrait particulier au regard 

des pratiques des autres sociétés coloniales de culture créole :  

« La langue créole de cette île, - comparée au patois de l’île Maurice et à celui des 

Antilles, - est la plus douce, la plus enchanteresse, la plus musicale de toutes ces langues 

hybrides et celle qui peint le mieux la nature. Le créole, comme on appelle ici cet idiome, a 

été formé par la rencontre des Français et des naturels de Madagascar. En se réfugiant à 

l’île Bourbon au dix-septième siècle, après le massacre de Fort-Dauphin, les Français, 

sauvés par des femmes du pays, les emmenèrent avec eux. Français et malgaches se 

marièrent, comme la langue, un peu en dehors des lois. Mais certaines alliances, poussées 

par la nature, donnent des résultats exquis, et le patois qui prit naissance, à l’île Bourbon, du 

français et du malgache, eut cette saveur un peu étrange d’un fruit naturel remarquable »92. 

Que ce soit la sémantique créole, sa syntaxe, sa morphologie ou enfin sa phonétique, 

l’ensemble de ces niveaux de fonctionnement laisse entrevoir pour les érudits de la 

période un idiome capable de charmer les diverses composantes de la société 

réunionnaise. Le rapport entretenu avec la langue se révèle donc très ambigu.  

*** 

In fine, la langue est un prisme par lequel se révèlent et se diffractent les 

tensions coloniales. Plus qu’un simple révélateur des processus d’acculturation, la 

langue met en évidence les principes d’accommodation adoptés par les sociétés 

coloniales, leur double volonté d’assimilation et de reconnaissance de leur singularité. 

Certes, cette perspective reste limitée au cercle d’une certaine élite intellectuelle avide 

de reconnaissance tant pour sa similarité de destin avec le reste de la nation que pour sa 

singularité revendiquée au sein de la petite patrie réunionnaise. Cette aporie résulte 

sûrement d’une quête identitaire mais découle également d’une volonté des élites de se 

démarquer des subalternes. Les discours autour de la langue reflètent donc des enjeux 

de pouvoir à double échelle. C’est pourquoi, pour les tenants d’une appartenance 

strictement française, « nulle part, si ce n’est à Paris, la race s’est unifiée si tôt et si 

vite. On retrouve dans les vieilles familles des traits physiques et moraux de leurs 

                                                        
89 Auguste Vinson se targue de bien connaître le malgache car il fut mandaté par le gouvernement central 
pour faire partie de la délégation française envoyée par Napoléon III à Madagascar pour le sacre de 

Radama II en septembre 1862. Ce voyage officiel lui permit notamment de satisfaire sa passion pour la 

botanique et d’écrire des articles sur la faune et la flore de la grande île. 
90 Auguste VINSON, « Les origines du patois de l’île Bourbon », op. cit., p. 105. 
91 Ibid., p. 97. 
92 Ibid., p. 93. 



 114 

divers terroirs ; on retrouve des traces de dix dialectes français dans le patois que 

parlent les classes ignorantes ; la race réunionnaise est donc essentiellement une 

sélection de diverses races que constituent la France »93. Ce leitmotiv sur les origines 

strictement françaises prend progressivement l’ascendant sur la reconnaissance d’une 

singularité créole. Peu importe la réalité culturelle de l’île puisqu’il s’agit de régénérer par 

l’instruction une société coloniale réunionnaise considérée à la fois comme le fer de lance 

de la mission civilisatrice dans l’océan Indien et comme le creuset de certains archaïsmes. 

L’instruction devient de la sorte une nécessité dans une optique de progrès, comme le 

suggère Louis Brunet dans un rapport sur la situation de l’enseignement sur l’île : 

« Malgré son isolement au milieu des mers, malgré l’exiguïté de son territoire et de ses 

ressources, l’île de la Réunion a pu se créer une place honorable parmi les pays qui 

considèrent que le premier devoir de toute communauté sociale est de fournir à chacun des 

membres qui la composent le moyen de développer ses facultés naturelles. L’essentiel est 

qu’elle se maintienne au rang où elle s’est élevée peu à peu, et ne compromette point, par 

une dangereuse inertie, les résultats obtenus. Ne pas avancer, c’est reculer lorsque tout 

marche autour de soi. La science ajoutant tous les jours à ses conquêtes, la somme des 

connaissances à acquérir est de plus en plus considérable, ce qui impose à chaque 

génération le devoir de donner, à la génération qui la suit, une instruction de plus en plus 

étendue, ce qui nous oblige à offrir, à nos enfants, un pain plus substantiel que celui qui 

nous a nourris dans notre jeunesse »94. 

Cette situation prévaut essentiellement pour la période précédant la Grande Guerre. 

L’effort entrepris par les Réunionnais et la revendication d’un pretium doloris au 

lendemain du premier conflit mondial a quelque peu renversé la focale d’analyse en 

permettant notamment la valorisation de la petite patrie réunionnaise sans pour autant 

dénigrer la grande95. Dans ce contexte, les discours allant à l’encontre de l’utilisation 

du créole à l’école ont plutôt tendance à se raréfier et les sociétés savantes ne 

dédaignent pas une analyse plus académique des spécificités de la langue. Elles 

n’hésitent pas non plus à récompenser une étude des locutions et des proverbes créoles, 

fruit d’un concours lancé par l’Académie de la Réunion pour l’année 1920 96 . La 

valorisation des beautés de l’île passe désormais par celle de son idiome même si le 

lien inextinguible avec le reste de la Nation perdure. La situation évolue au lendemain 

de la départementalisation 97 . Le principe d’une autonomisation de la langue 98  par 

rapport à ses origines françaises semble être alors le leitmotiv aboutissant à 

l’affirmation d’une identité culturelle et à la valorisation du créole durant les années 

1970-1980. Si l’heure est alors à une créolisation politique et linguistique de La 

Réunion dans le cadre de la nation française, nous ne pouvons que constater la 

prégnance de certains débats sur l’utilisation du créole dans l’enseignement.  

                                                        
93 L’île de La Réunion (Ancienne Ile Bourbon), Raphaël BARQUISSAU, Hippolyte FOUCQUE, Hubert JACOB 

DE CORDEMOY, Marius-Ary LEBLOND, H. SICRE DE FONTBRUNE, MERWAERT (Gouverneur), Paris, Librairie 

Émile Larose, 1925 (2ème ed.), p. 35. 
94 BRUNET, « L’instruction publique à l’île de la Réunion », Revue maritime et coloniale, tome 83, 1884, p. 85. 
95 Pierre-Éric FAGEOL, « La valorisation de la petite Patrie à La Réunion sous la Troisième République. 

Approche historiographique », Tsingy n°18, 2015, pp. 57-70. 
96 Marcelle K/OURIO, « Locutions et proverbes créoles », Bulletin de l’Académie de la Réunion, 1921, pp.  207-233. 
97 Gilles GAUVIN, « Créolisation linguistique et créolisation politique à La Réunion. Enjeux géopolitiques 

autour d'une revendication identitaire », Hérodote, n°105, 2002, pp. 73-84. 
98 Cf. Robert CHAUDENSON, Des îles, des hommes, des langues, essai sur la créolisation linguistique et 

culturelle, Paris, L’Harmattan, 1992, p. 281 ; Le lexique du parler créole à La Réunion, Paris, Champion, 

1974, 2 vol., 1251 p. 


