
91 

LA FRANC-MAÇONNERIE À L’HEURE DU RAJ : ENTRE 

IDÉAUX UNIVERSALISTES ET TENTATIONS 

COMMUNAUTAIRES 

Simon DESCHAMPS 

Maître de conférences 

Université de Toulouse-Jean Jaurès 

Résumé : En 1843, une loge maçonnique d’un genre nouveau vit le jour à Bombay. La 

particularité de la loge Rising Star of Western India No. 342 résidait dans le fait qu’elle 

était destinée aux seuls « gentilshommes indigènes dont le caractère et la respectabilité 

sont attestés »1. La première loge dite ‘indigène’ était née. Comment faut-il concevoir la 

création des loges dites « indigènes » en Inde ? Faut-il y voir une étape décisive dans la 

réalisation de l’idéal maçonnique d’universalisme et d’égalité, ou bien faut-il y voir avant 

tout une concession, un compromis vis-à-vis de ce même idéal ? Au regard du contexte 

particulièrement critique, entre adossement accru des loges aux structures du pouvoir 

colonial et ouverture grandissante à la participation des populations indiennes, cet article 

se fixe pour ambition de questionner la capacité de la franc-maçonnerie à s’affranchir 

des hiérarchies coloniales rigides de la société coloniale britannique en Inde. 

Mots-clés : Inde britannique – franc-maçonnerie – universalisme – communautarisme – 

loges indigènes 

Abstract : In 1843, a new type of masonic lodge was founded in Bombay. The 

unprecedented feature of lodge Rising Star of Western India No. 342 was that it was 

open only to the "native gentlemen of proven character and respectability". The first 

"indigenous" lodge was born. How should we view the creation of so-called "indigenous" 

lodges in India? Should they be seen as a decisive step in the realization of the Masonic 

ideal of universalism and equality, or should they be seen above all as a concession, a 

form of compromise to that same ideal? In view of the particularly critical context, with 

lodges increasingly tied to colonial power structures and increasingly open to the 

participation of Indian populations, this article sets out to question Freemasonry’s 

ability to free itself from the rigid colonial hierarchies of British colonial society in India. 

Keywords : Colonial India – Freemasonry – Universalism – Communautarism – native lodges 

                                                        
1 D. F. WADIA, History of Lodge Rising Star of Western India No. 342 S. C. Bombay, British India Press, 1912, p. 4. 



92 

Le 29 décembre 1860, le Cornwall Chronicle, un quotidien publié à Launceston, 

en Tasmanie, à quelque 9 000 kilomètres de Calcutta, consacra un article à l’actualité 

maçonnique dans le Raj britannique :  

« A Lucknow, la solution au problème de l’amélioration des relations entre l’Européen 

et l’Oriental a enfin été trouvée. La franc-maçonnerie est le talisman […] Encouragez 

la franc-maçonnerie et encouragez tous les indigènes, tout particulièrement les 

musulmans à devenir membre de l’Ordre et cela signera la fin de la haine et de l’inimité 

[…] Contrairement aux territoires les plus éloignés de la Grande Révolte, il s’agit là 

de la stratégie mise en place dans le Nord-Ouest de l’Inde, dont le but est de générer 

des relations plus apaisées »2. 

Le journaliste semblait suggérer que la franc-maçonnerie constituait une 

ressource de choix pour remédier aux tensions intercommunautaires générées par la 

révolte de Cipayes (1857), le soulèvement populaire contre l’autorité britannique qui 

bouleversa durablement l’ordre colonial dans l’Empire des Indes.  

Si l’article du Cornwall Chronicle prête à la franc-maçonnerie les vertus 

magiques du talisman, c’est bien sûr parce que dès sa création, au siècle précédent, elle 

prétend rassembler ce qui est épars et notamment transcender les appartenances 

religieuses, politiques et nationales. Lorsqu’elle s’implante en Inde, à partir de 1730, la 

franc-maçonnerie est confrontée à une diversité sociale, ethnique et religieuse sans 

précédent. Très vite, elle se retrouve tiraillée entre son ambition de rassembler les 

hommes « qui seraient autrement restés à une perpétuelle distance » et les pratiques de 

distanciation raciale qui régissent la société coloniale indienne3. Et pourtant, le premier 

Indien est initié dès 1775. Il s’agit du prince indien héritier du royaume d’Arcot, un allié 

de poids des Britanniques. Comme lui, une poignée de princes indiens trouvèrent leur 

place en loge au XVIIIe siècle. On comprend mieux la référence du Englishman aux 

musulmans d’Inde. À l’évidence, la priorité était alors de s’assurer le soutien de 

l’aristocratie indienne héritière des mogholes, que les Britanniques considéraient 

désormais comme la véritable élite traditionnelle du sous-continent indien. 

Pourtant, l’éligibilité des populations indiennes ne faisait aucunement l’unanimité 

au tournant du siècle, alors que la révolte des Cipayes avait complétement rebattu les 

cartes et engendré un durcissement des attitudes raciales, qui s’empara de la société 

coloniale britannique en Inde et n’épargna pas les loges maçonniques. La création de la 

première native lodge ou « loge indigène », en 1843, dont la vocation était de permettre 

et de faciliter l’initiation des candidats indiens, témoigne des tensions qui parcouraient 

les loges indiennes. Au contact de cette réalité nouvelle et par l’intermédiaire de ses loges 

locales, la franc-maçonnerie fut amenée à définir ou à redéfinir ses normes d’inclusion 

et d’exclusion, au péril potentiel de son idéal d’universalisme et d’égalité. Comment faut-

il concevoir la création des loges dites « indigènes » en Inde ? Faut-il y voir y voir une 

étape décisive dans la réalisation de l’idéal maçonnique d’universalisme et d’égalité, ou 

bien faut-il y voir avant tout une concession, un compromis vis-à-vis de ce même idéal ? 

Dans quelle mesure les loges maçonniques britanniques en Inde parvinrent-elles à donner 

une expression concrète à l’idéal maçonnique d’universalisme et d’égalité dans la 

deuxième moitié du XIXe siècle, à l’heure du Raj ? Au regard de ce contexte 

                                                        
2 Journal The Cornwall Chronicle, Saturday 29 February 1860, 2, Trove - National Library of Australia. Disponible sur 
http : //nla.gov.au/nla.news-article65989090 .  
3  James ANDERSON, The Constitution Book of 1723. The Wilson M. S. Constitution, London, Kenning’s Masonic 

Archeological Library, 1888, p. 58. 



93 

particulièrement critique, entre adossement accru des loges aux structures du pouvoir 

colonial et ouverture grandissante à la participation des populations indiennes, cet article 

se fixe pour ambition de questionner la capacité de la franc-maçonnerie à s’affranchir 

des hiérarchies coloniales rigides de la société coloniale britannique en Inde. 

I) DES PREMIERS DÉBATS SUR L’ADMISSIBILITÉ À LA CRÉATION DE LA 

PREMIÈRE LOGE INDIGÈNE 

Dans son Dictionnaire de la franc-maçonnerie, Daniel Ligou propose l’entrée 

suivante en guise de définition de l’universalisme maçonnique :  

« Malgré ses divergences internes, la Maçonnerie prétend à l’universalisme, c’est-à-

dire à grouper les hommes, quelles que soient leurs convictions religieuses et politiques, 

leur nationalité, leur race. ˮSigner un traité éternel au nom du Ciel et de l’Humanitéˮ, 

écrivait Joseph de Maistre »4. 

À cette définition on pourrait ajouter le projet de laisser de côté toutes les 

distinctions sociales dans l’espace de la loge, et cela sans trahir l’esprit des Constitutions, 

dans lesquelles les membres sont décrits : « comme des frères sous le même niveau »5. 

Outre son refus de s’enfermer dans le dogme, fut-il religieux ou politique, la franc-

maçonnerie se définit comme une association fraternelle. Cette métaphore sociale de la 

famille dicte le comportement des maçons les uns envers les autres, au sein de la loge et 

de l’ensemble plus vaste que constitue la « République maçonnique universelle »6. À cet 

idéal universaliste s’ajoute la volonté détendre la fraternité au-delà des mers. « Nous 

sommes aussi de toutes les nations, langues, parentés et expressions »7. Lorsqu’Anderson 

définit l’appartenance maçonnique et le mode de fonctionnement des loges dans le cadre 

des Constitutions, il cherche à détacher l’Ordre de toute appartenance nationale. En 1740, 

la Grande Loge d’Angleterre dispose de neuf loges dans ses colonies contre trois sur le 

Continent8. C’est dire la rapidité avec laquelle elle se diffuse. La première loge ouverte 

en Inde fait son apparition en 1730, treize ans seulement après la création de la Grande 

Loge d’Angleterre. De là, la question de savoir si l’Indien pouvait être considéré comme 

« frère », ne manqua pas de se poser rapidement. Si l’on s’en tient à la rhétorique des 

Constitutions d’Anderson, rien ne permettait aux loges implantées en Inde d’exclure les 

candidats indiens qui frappaient à leurs portes. Mais dans le contexte de la colonisation 

et peut-être plus encore dans l’Inde coloniale, les enjeux que recouvrait l’admission de 

populations locales touchaient aux fondements même du pouvoir colonial. 

 Et pourtant, le premier franc-maçon indien fut initié dès 1775, dans une loge 

militaire en cantonnement à Trichinipoly. Il s’agit de Umdat-ul-Umrah, le prince indien 

héritier du royaume d’Arcot, dont le père, Muhammad Ali Khan Wallajah, alors Nabab 

du Carnatique, avait soutenu les Britanniques contre Hyder Ali et les troupes françaises 

pendant la première Guerre du Mysore (1767-1769). Son frère, Ameeu-ul-Umrah 

Bahadur, fut à son tour initié quelques temps après, également à l’initiative de Terence, 

                                                        
4 Daniel LIGOU, dir., Dictionnaire de la franc-maçonnerie, Paris, Presses Universitaires de France, 1987, p. 1234. 
5  James Anderson, The Constitution Book of 1723. The Wilson M. S. Constitution, London, Kenning’s Masonic 

Archeological Library, 1888, p. 63. Traduction de Daniel Ligou. 
6 Mary Ann CLAWSON, Constructing Brotherhood : Class, Gender and Fraternalism, Princeton, Princeton University 

Press, 1989, p. 4.  
7  James ANDERSON, The Constitution Book of 1723. The Wilson M. S. Constitution, London, Kenning’s Masonic 
Archeological Library, 1888, p. 62. Traduction de Daniel Ligou. 
8 Peter CLARK, British Clubs and Societies : the Origins of the Associational World 1580-1800, Oxford, University Press, 

2000, p. 309.  



94 

chirurgien de l’armée des Indes et vénérable maître de la loge No. 355. L’initiation 

d’Umdat-ul-Umrah et de son frère est tout à fait emblématique des premières initiations 

de candidats indiens, qui résultaient le plus souvent d’initiatives individuelles plus que 

de décisions institutionnelles. Paradoxalement, l’admissibilité des populations locales ne 

faisait alors pas débat. Plus globalement, il est clair que l’initiation d’Umdat-ul-Umrah 

et de son frère Ameeu-ul-Umrah, constituent deux cas isolés dans un contexte où le fait 

maçonnique local était encore très peu établi et organisé. 

Comparativement, l’initiation de Meer Bundeh Ali Khan en 1812, fit beaucoup 

plus de bruit et donna lieu à des réactions hostiles très fortes au sein de la loge au sein de 

laquelle il fut initié. Lorsque les membres de la loge Marine No. 232 de Hyderabad se 

réunirent pour procéder à son initiation, deux frères refusèrent de participer à la tenue, 

en faisant valoir qu’ils refusaient de se rendre complices de l’initiation d’un « Turc, Juif, 

ou Infidèle, et qu’ils considéraient que tous les Musulmans étaient des Turcs »9. À 

l’évidence, la religion de Meer Bundeh Ali Khan n’était pas compatible avec la franc-

maçonnerie aux yeux de tous. Par ailleurs, deux autres maçons qui participèrent à la tenue, 

refusèrent catégoriquement de s’asseoir au côté de Bundeh Ali Khan à l’occasion du 

banquet, au motif qu’il lui apostasierait sa religion en acceptant de s’asseoir à la même 

table que les Européens. Les réactions xénophobes de certains membres la loge Marine 

se propagèrent à d’autres loges de la province du Bengale, à l’instar de la loge Humility 

with Fortitude de Calcutta, qui refusa l’accès aux deux musulmans qui furent initiés par 

la loge Marine, peu de temps après Meer Bundeh Ali Khan. À partir de ce moment-là, la 

question de l’admissibilité des indigènes prit une dimension véritablement 

institutionnelle et ce d’autant plus que les opposants à l’initiation de Bundeh Ali Khan 

prirent l’initiative d’écrire à la Grande Loge d’Angleterre dans l’espoir qu’elle prenne 

position10 . À l’évidence, on assiste dans les premières décennies du XIXe siècle à 

l’émergence d’un débat au sein des loges implantées sur le sous-continent Indien, qui se 

tournèrent tout naturellement vers les obédiences de métropole, en quêtes de réponses.  

Dans sa lettre en date du 2 juillet 1842, le Grand Maître de la Grande Loge Unie 

d’Angleterre, le duc de Sussex, se prononça favorablement à l’admissibilité des 

indigènes, à condition qu’ils satisfassent un certain nombre de conditions :  

« Il s’agit là d’une question à laquelle il [le duc de Sussex] s’intéresse depuis des 

années et qui constitue un point central de son engagement maçonnique ; pourvu qu’un 

Homme croit à l’existence du Grand Architecte de l’Univers, au futur de l’âme et qu’il 

étende cette croyance à l’existence de peines et de récompenses dans l’au-delà ; alors 

cette personne est pleinement éligible pour être reçue comme Frère »11.  

La lettre mentionne également la présence du duc de Sussex à la cérémonie 

d’initiation de l’ambassadeur perse Mirza Abu Hassan Khan, à Londres en 1810. Il n’est 

donc pas surprenant de le voir conclure dans sa lettre que « en partant de ce principe, les 

hindous et les musulmans peuvent et doivent être reçus »12. La lettre de Sussex venait en 

réponse à celle de John Grant, le Grand Maître de la Grande Loge Provinciale de Calcutta, 

envoyée en mai 1840, dans laquelle il demandait à la Grande Loge Unie d’Angleterre de 

                                                        
9 G. E. WALKER, « 250 Years of Freemasonry in India : A Study in Resolved Discords », Ars Quatuor Coronatorum 92, 
1979, p. 177. 
10 Ibid. 
11 Letter from the United Grand Lodge of England to the Provincial Grand Lodge of Bengal, 2nd July 1842 (United Grand 
Lodge of England : Indian Correspondence, HC 17/D/28). Dépôt d’archives, Bibliothèques de la Grande Loge Unie 

d’Angleterre.  
12 Ibid.  



95 

statuer définitivement sur l’admissibilité des musulmans et des hindous13. Dès septembre 

1840, le Freemason Quarterly Review, un périodique maçonnique, avait publié un article 

du Bombay Gazette en réponse à la question de la constitutionalité de l’admission des 

indigènes soulevée par le Calcutta Courier. On y trouve notamment une lettre signée « A 

Past Master », adressée au Bombay Gazette sur cette même question. A Past Master 

mentionne les positions de James Burnes, qui était alors le Grand Maître Provincial de l’Inde 

de l’Ouest et selon lequel : « La franc-maçonnerie est une institution qui accueille tout autant 

les Juifs et les Gentils, les Chrétiens et les Musulmans, avec pour seule condition qu’ils croient 

en l’Être suprême, qu’ils soient moralement intègres et qu’ils aient pleinement conscience de 

leur engagement »14. De toute évidence, la question de l’admissibilité des indigènes était 

également au centre des préoccupations de la province de Bombay. Burnes allait 

d’ailleurs ouvrir une nouvelle page dans l’intégration des indigènes en autorisant la 

création d’une loge qui leur était exclusivement consacrée, à Bombay. 

 

Médaille commémorative de la création de la loge Rising Star of Western India No. 342, 

obédience écossaise, en 1843, première loge indigène. 

La première « loge indigène », la loge Rising Star of Western India No. 342, vit le 

jour en réponse au rejet d’un candidat indien de confession parsi, Maneckji Cursetji. Malgré 

son initiation à Paris en 1842, la loge Perseverance de Bombay refusait de l’affilier. À 

l’évidence, un certain nombre de membres de Perseverance refusaient de partager l’espace 

de la loge avec un Indien. Face à cette exclusion jugée injuste, 27 francs-maçons et 

membres pour la plupart de la loge Perseverance, s’unirent pour obtenir une nouvelle 

patente pour la constitution d’une loge destinée à l’initiation des « gentilshommes 

indigènes dont le caractère et la respectabilité sont attestés »15. James Burnes se déclara 

favorable à la création de cette nouvelle loge dans une lettre qu’il adressa au 27 

pétitionnaires le 1er décembre 1843. C’est ainsi que la loge Rising Star of Western India 

No. 342 fut constituée. Les quatre premiers indigènes initiés, furent Ardeshir Cursetji 

Wadia (également un parsi et membre de la Royal Society), ainsi que trois négociants 

indiens de confession musulmane. Ainsi, la franc-maçonnerie « européenne » et la franc-

maçonnerie « indigène » se devaient de rester séparées et bien distinctes, alors que l’idéal 

                                                        
13 Letter from John Grant to the Grand Lodge of England, 30th November 1840, United Grand Lodge of England, Indian 
Correspondence, HC 17/D/24. Dépôt d’archives. Bibliothèque de la Grande Loge Unie d’Angleterre. 
14 Périodique : The Freemasons’ Quarterly Review, London, Sherwood, Gilbert and Piper, 1840, p. 116. 
15 D. F. WADIA, History of Lodge Rising Star of Western India No. 342 S. C. Bombay, British India Press, 1912, p. 4. 



96 

d’une fraternité universelle laissait place à celui d’une fraternité de tendance 

communautaire, c’est-à-dire à un modèle d’intégration des populations locales permettant 

à ces deux catégories de la population de partager une expérience commune tout en restant 

séparées, « à une perpétuelle distance » l’une de l’autre16. 

II) AUX ORIGINES DES LOGES « INDIGÈNES » ET CONFESSIONNELLES 

Dans la deuxième moitié́ du XIXe siècle, l’Empire des Indes connut un grand 

nombre de mutations politiques, sociales et culturelles. La révolte des Cipayes (1857), 

qui constitue un tournant dans l’histoire de l’Inde britannique, entraina une véritable 

réorganisation de l’état colonial, mais aussi de nouvelles représentations très peu 

favorables aux populations locales. Face à la contestation de la domination britannique, 

les préjugés raciaux trouvèrent de plus en plus de résonnance et contribuèrent à renforcer 

plus encore les tensions au sein de la société́ coloniale indienne. Il ne s’agit pas pour 

autant de suggérer que le durcissement des attitudes raciales que l’on observe dans les 

années 1860 résulta entièrement de la révolte des Cipayes. Les perceptions que les 

Britanniques avaient des populations indiennes avaient clairement commencé à changer 

bien avant, et la révolte ne fit qu’en cristalliser l’expression17. Les concepts d’universalité 

et de perfectibilité hérités des Lumières, qui avaient servi de fondement à l’idéologie 

libérale, furent progressivement délaissés. L’idéologie libérale appliquée à l’Empire, 

dont John Stuart Mill s’était fait le représentant, était de plus en plus contestée. Charles 

Kingsley (1819-1875), célèbre pasteur anglican et essayiste, écrivit en 1866 qu’il 

répudiait les opinions de John Stuart Mill après y avoir longtemps souscrit : « J’ai 

longtemps adhéré à cette doctrine avec conviction, mais j’en suis revenu […] il existe 

des différences congénitales et des tendances héréditaires qui surpassent le domaine de 

l’éducation, qu’elles soient bonnes ou mauvaises »18. La montée du différentialisme, ce 

courant de pensée qui postulait l’existence de différences essentielles et irréductibles 

entre les communautés, eut notamment pour conséquence d’affaiblir le mouvement 

évangéliste en Inde, alors que de plus en plus de Britanniques percevaient le 

christianisme comme une marque de leur identité distincte19. La contradiction entre 

l’idéal d’universalisme et d’égalité́ de la franc-maçonnerie et sa participation à 

l’entreprise coloniale était alors plus évidente que jamais. 

Pourtant, on ne saurait nier que l’ouverture de la loge Rising Star of Western India 

contribua à diffuser le principe de l’admissibilité des indigènes même si celle-ci n’avait 

toujours pas trouvé de réponse définitive et ne faisait pas l’unanimité. L’obédience 

écossaise du district de Bombay était sans doute la plus en avancée en la matière, alors 

que la Grande Loge de District du Bengale faisait de la résistance. En 1864, la Grande 

Loge Provinciale de Bombay d’obédience anglaise adressa une lettre à la Grande Loge 

mère dans laquelle elle s’interrogeait sur deux points : « Les Parsis sont-ils éligibles à 

l’initiation ? Les Hindous sont-ils éligibles à l’initiation ? »20. À la différence du débat 

qui avait émergé vingt ans plus tôt, le débat des années 1860 ne posait donc pas tant le 

                                                        
16 James ANDERSON, The Constitution Book of 1723. The Wilson M. S. Constitution, London, Kenning’s Masonic 

Archeological Library, 1888, p. 58. Traduction de Daniel Ligou. 
17 Ibid.  
18 Charles KINGSLEY, His Letters and Memories of His Life, Cambridge, USA : J. F. Taylor and Company, 1899, p. 225. 
19 Thomas R. METCALF, Ideologies of the Raj, Cambridge, Cambridge University Press, 1995, p. 48.  
20 Letter from the Provincial Grand Lodge of Bombay to the United Grand Lodge of England, 13th May 1864 (United 

Grand Lodge of England : Indian Correspondence, Unreferenced Material). Dépôt d’archives. Bibliothèque de la Grande 

Loge Unie d’Angleterre. 



97 

problème en termes de l’admissibilité des autochtones dans leur ensemble, mais plutôt 

en termes de l’admissibilité des différentes communautés religieuses. La lettre de la 

Grande Loge Provinciale de Bombay ne laisse planer aucun doute quant à la véritable 

nature du problème, c’est-à-dire l’admissibilité des hindous. Alors que les parsis étaient 

de proches collaborateurs commerciaux des Britanniques et que les musulmans leur 

étaient familiers depuis des siècles, les hindous restaient relativement méconnus, 

suscitaient la méfiance et faisaient l’objet de nombreux préjugés raciaux21. Le contexte 

ne leur était donc pas favorable. Le principal obstacle concernait leur polythéisme en lien 

avec le système de castes et son incompatibilité avec le fonctionnement fraternel de la 

franc-maçonnerie : « En référence à l’initiation des Hindous et en complément de ce qui 

a été dit concernant les Parsis, il est de notre devoir d’attirer l’attention sur le fait que 

même ceux qui disent rejeter l’Idolâtrie sont tellement entravés dans le système des 

castes qu’ils sont contraints de se livrer à des rites idolâtres »22. Ce point de vue était 

entièrement partagé par le Comité colonial mandaté par la Grande Loge Unie 

d’Angleterre en 1864, pour débattre de la question de l’admissibilité des parsis et des 

hindous, comme en témoigne sa réponse :  

« L’Hindou en revanche se voit condamner par les idoles qui peuplent sa maison et son 

temple. ˮDes dieux nombreux et des Seigneurs nombreuxˮ ont divisé le culte originel 

de Brahma, le Créateur et ses Ministres, Vishnu le Sauveur, et Shiva le Destructeur. 

Dès lors, de nombreuses superstitions barbares et dégradantes ont freiné et prévenu la 

diffusion de la civilisation occidentale et de l’éducation »23. 

Cette représentation des hindous était majoritaire, plus encore après la révolte des 

Cipayes. Les positions adoptées par les officiers de la Grande Loge Provinciale du 

Bengale à l’occasion de leur tenue en date du 24 juin 1865 l’illustrent plus encore. En 

effet, le frère Howe y proposa la motion suivante : « L’admission des hindous dans la 

franc-maçonnerie est-elle conforme aux principes de notre Ordre, tels qu’ils sont promus 

par la Grande Loge d’Angleterre »24. Le frère Roberts, Grand Maître Provincial Adjoint 

insista alors sur la distance sociale séparant les Indiens des Britanniques : « […] il était 

extrêmement difficile sinon totalement impossible de se faire une opinion un tant soit 

peu fidèle du Caractère de l’Asiatique : son mode de vie et même sa façon de penser 

étaient si foncièrement différents de ceux d’un Européen, que leurs caractères étaient tel 

un livre scellé »25. Le frère Fenn, Grand Porteur d’Épée, reprit à son tour cette idée de 

différence insurmontable, en y ajoutant une dimension ouvertement racialiste :  

« Il était impossible d’arriver à connaître l’Asiatique intimement à cause du gouffre 

insurmontable qui les séparait et que rien ne pouvait surmonter. Les hommes, bien 

qu’étant du même sang, n’étaient pas tous semblables, le mot ˮhommeˮ n’avait pas 

toujours la même signification ; il y avait plusieurs races, plusieurs rangs et plusieurs 

conditions et notre race différait en tous points de celle de l’Asiatique, si bien que nous 

                                                        
21 Thomas R. METCALF, Ideologies of the Raj, Cambridge, Cambridge University Press, 1995, p. 134.  
22 Letter from the Provincial Grand Lodge of Bombay to the United Grand Lodge of England, 13th May 1864 (United 
Grand Lodge of England : Indian Correspondence, Unreferenced Material). Dépôt d’archives. Bibliothèque de la Grande 

Loge Unie d’Angleterre. 
23 J. S. HOPWOOD, and James MASON, « Report of the Colonial Board, » The Masonic Record of Western India 1.1 (1865), 
p. 364. 
24 Périodique : The Freemasons’ Magazine and Masonic Mirror [en ligne] (décembre 1863) : 14. Disponible sur Masonic 

Periodicals Online : http : //www.masonicperiodicals.org/. 
25 Extract from the Proceedings of the Provincial Grand Lodge of Bengal 24th June 1865 (United Grand Lodge of 

England : Indian Correspondence, Unreferenced Material). Dépôt d’archives. Bibliothèque de la Grande Loge Unie 

d’Angleterre. 



98 

ne pourrions jamais nous rencontrer en tant que frères. Même les musulmans d’Inde 

n’étaient pas vraiment des musulmans selon les principes du Koran ; bon nombre 

d’entre eux étaient des idolâtres si bien que les musulmans de Turquie et de Perse 

n’avaient que du mépris et du dédain pour eux »26. 

Le discours de Fenn préfigure les discours raciaux qui fleurirent dans les années 

1870 et essentialisèrent les différences entre les peuples. Il est intéressant de noter que le 

débat ne portait plus simplement sur les hindous, mais bien sur l’ensemble des 

populations indiennes, comme en atteste sa référence aux musulmans indiens. La 

tendance n’était donc pas à la fraternité mais bien plutôt à l’altérité fondamentale. Le 

frère Abbott, Premier Grand Surveillant, qui n’avait pas caché son hostilité à l’admission 

des hindous en 1863, réitéra ses propos en élargissant son animosité à l’ensemble des 

populations indiennes :  

« Il [le Frère Abbott] considérait que les Asiatiques n’étaient pas de notre espèce et il 

ne s’assiérait jamais avec eux en loge. L’expérience avait été faite il y a une dizaine 

d’années lorsqu’un groupe de civils avait créé le Union Club ouvert aux Européens et 

aux Asiatiques ; le projet avait fini par échouer parce qu’il s’était avéré impossible 

d’amalgamer de pareils extrêmes et le Club au lieu de s’appeler l’Union fut connu sous 

le nom de ‘l’Eau et l’Huile’, deux liquides qui ne peuvent se mélanger. L’Asiatique ne 

pouvait se conformer à leurs [les francs-maçons] goûts et à leurs habitudes et ne 

pourrait s’associer à nous en loge sans qu’il s’estime contaminé, ni ne pourrait 

s’asseoir à la table du Banquet »27. 

Thomas Metcalf note d’ailleurs qu’au XIXe siècle « La centralité de la communauté 

religieuse et de la caste aux yeux des Britanniques, faisait de l’Inde un pays au statut distinct 

et dont la différence était fondamentale »28. Le glissement communautaire de la franc-

maçonnerie est ainsi tout à fait symptomatique de l’Inde post-révolte.  

Il en va de même de la multiplication des loges dites « indigènes ». Entre 1843 et 

1893, huit loges indigènes furent créées dans les provinces maçonniques indiennes, dont 

sept à Bombay. À l’évidence, les maçons de Bombay, qu’ils soient britanniques ou 

indiens, avaient assimilé la logique différentialiste qui dominait dans les années 1860. 

Dès 1867, onze parsis et deux musulmans obtinrent de la Grande Loge de District de 

Bombay, une patente pour la constitution de la loge Eastern Star No. 118929. Parmi les 

membres fondateurs de cette loge, se trouvaient d’anciens membres de la loge Concord 

N0 757, une loge mixte. Le fait que les membres indiens de cette loge aient éprouvé le 

besoin de fonder une loge destinée aux seuls Indiens est tout à fait représentatif du repli 

identitaire qui semblait s’être installé dans les loges de Bombay 30 . Les deux loges 

indigènes suivantes, ouvertes à Bombay en 1871, furent également le fait des parsis. La 

troisième loge indigène ouverte en 1871 à Bombay, la loge Cyrus No 1359, était d’un 

genre nouveau. Le fait même qu’elle ait été nommée après Cyrus (559 av. J.-C. à 530 av. 

J.-C.), le fondateur de l’Empire perse des Achéménides, la rendait inévitablement plus 

évocatrice pour les parsis que pour les autres communautés indiennes. Lorsque les deux 

                                                        
26 « Quarterly Communication of the 24th June 1865 », in Proceedings of the Provincial Grand Lodge of Bengal (United 

Grand Lodge of England : Indian Correspondence, Unreferenced Material). Dépôt d’archives. Bibliothèque de la Grande 
Loge Unie d’Angleterre. 
27 Ibid. 
28 Thomas R. METCALF, Ideologies of the Raj, Cambridge, Cambridge University Press, 1995, p. 134. 
29 Jehangir Framroz SHROFF, Centenary Celebrations of the Cyrus Lodge No. 1359 E.C., Consecrated on 28th August 

1871, Bombay, 1972, p. 1.  
30 Ibid.  



99 

premières loges indigènes furent créées à Bombay, il n’y avait rien dans leur constitution 

qui indiquait qu’elles étaient destinées à une communauté religieuse en particulier. La 

situation changea toutefois avec l’apparition de loges indigènes dont le fondement n’était 

plus l’appartenance raciale, mais l’appartenance religieuse. De la même façon que les 

loges indigènes avaient permis aux francs-maçons de maintenir les distinctions raciales, 

les loges confessionnelles permettaient une certaine uniformité religieuse au sein de la 

loge. Cela étant, dès l’année suivante, la loge initia quatre hindous et prouva ainsi que 

bien qu’étant destinée aux parsis, elle ne leur était pas exclusivement réservée31. Très 

peu d’hindous avaient été initiés dans les loges indiennes en 1872, et le fait que la loge 

Cyrus ait choisi de s’ouvrir à eux est tout à fait remarquable. A cet égard, l’esprit 

d’ouverture des membres de la loge contribua à étendre les limites de l’universalité 

maçonnique. Cependant, les quatre hindous qui avaient été initiés dans la loge Cyrus en 

1872 devinrent à leur tour les fondateurs d’une nouvelle loge, la loge Aryan No 1709, 

ouverte dès 1873 à l’attention des candidats hindous 32 . Leur initiative répondait 

clairement à une logique communautaire, puisqu’il s’agissait de se rencontrer sur la base 

de leur appartenance à la communauté hindoue.  

Le fait que les loges confessionnelles se soient multipliées dans les années 1870 

n’est donc pas une coïncidence. L’historien Jim Masselos situe l’émergence de la vision 

d’une Inde composée de plusieurs communautés aux intérêts conflictuels précisément à 

cette époque33. Selon le Premier ministre britannique Benjamin Disraeli (1804-1881), 

l’Inde était « un pays ancien composé de nombreuses nations, d’une grande variété de 

peuples et de races, dont la religion, les habitudes et les lois étaient différentes »34. Alors 

que se développait un sentiment plus profond d’appartenance communautaire, il 

semblerait que la loge confessionnelle soit devenue la norme. Il suffit pour s’en 

convaincre de s’intéresser à la réaction de la loge Rising Star of Western India face à la 

création de la loge Islam No 490, en 1876. Les membres de la loge Rising Star of Western 

India regrettèrent que les loges indigènes n’aient pas été consultées35. À l’évidence la loge 

revendiquait ainsi un droit de regard sur la constitution de loges indigènes. Mais son hostilité 

manifeste s’explique également à la lumière des tensions qui opposèrent les deux 

communautés, notamment à l’occasion des Muslim-Parsi Riots de Bombay de 1874, qui 

renforcèrent plus encore le repli communaliste36. De fait, plusieurs membres de la loge Islam 

avaient été initiés dans la loge Rising Star of Western India, ce qui tend à étayer davantage le 

caractère confessionnel de sa constitution. En 1876, la ville de Bombay comptait six loges 

indigènes, dont la plupart était dominées par une communauté religieuse en particulier, un 

modèle qui allait s’étendre aux autres districts maçonniques indiens.  

                                                        
31 Jehangir Framroz SHROFF, Centenary Celebrations of the Cyrus Lodge No. 1359 E.C., Consecrated on 28th August 

1871, Bombay, 1972, p. 16.  
32 « Quarterly Communication of the 29th August 1895 », in Proceedings of the Grand Lodge of all Scottish Freemasonry 

in India (Bombay, 1886 - 1909). (The Library and Museum of Freemasonry, London). Dépôt d’archives. Bibliothèque de 

la Grande Loge Unie d’Angleterre.  
33 Jim MASSELOS, Indian Nationalism : A History, India, New Dawn History, 2005, p. 117. 
34 Parliamentary Debates, in Eric HOBSBAWM ; Terence RANGER, éd., The Invention of Tradition, Cambridge, University 

Press, 1983, p. 184. 
35 D.F. WADIA, History of Lodge Rising Star of Western India No. 342 S. C., Bombay, British India Press, 1912, p. 200. 
36  Le communalisme est un phénomène assez propre à l’Inde, qui se traduit par l’omniprésence dans le paysage politique 

de mouvements fondés sur la communauté religieuse et/ou ethnique. 



100 

III) DÉCENTREMENT ET RECENTREMENT : L’ÉMERGENCE D’UNE 

FRANC-MAÇONNERIE INDIENNE  

À la fin du XIXe siècle, le portrait que l’on peut dresser de la franc-maçonnerie 

en Inde est celui d’une grande diversité des formes sous lesquelles elle se concrétisait. 

Au prix de combats répétés et d’efforts sans relâche, les indigènes, toutes confessions 

confondues, étaient parvenus à se faire une place en loge. Leur intégration prit plusieurs 

formes, de la loge mixte à la loge indigène. Cette pluralité des formes était due au fait 

que l’ensemble des francs-maçons britanniques n’étaient pas prêts à fraterniser avec les 

Indiens. D’autre part, même ceux qui l’étaient ne considéraient pas nécessairement les 

Indiens comme leurs frères à part entière, malgré les incitations faites par les 

administrateurs coloniaux et les autorités maçonniques, en particulier eu niveau des 

Grandes Loges mères, en faveur de la création de loges mixtes. Alors que les relations 

politiques entre les Britanniques et les Indiens étaient de plus en plus compliquées et 

tendues, la franc-maçonnerie était mentionnée de manière quasi-systématique, comme 

un bon moyen d’apaiser ces tensions. En 1893, Lord Saltoun (1851-1933), visita le Raj 

en sa qualité de Grand Maître Adjoint de la Grande Loge d’Ecosse, et délivra un discours 

dans lequel il décrivait l’intégration des Indiens comme « une question essentielle, mais 

aussi, je pense, une réussite dont on doit se féliciter alors que la race desdits ‘gouvernants’ 

et la race desdits ‘gouvernés’ sont ainsi rassemblées au sein d’une union parfaite et 

absolue, placée sous le signe de l’égalité et de la fraternité »37. Cette insistance croissante 

sur le rôle que pouvait jouer la franc-maçonnerie comme ciment de l’unité impériale, 

explique en grande partie le regain d’intérêt des autorités maçonniques pour les loges 

mixtes. La loge Imperial Brotherhood No. 1041, fondée en 1908, avait ouvertement pour 

objectif de réunir les Indiens et les Britanniques autour d’un projet impérial 

commun : « Nous pensons que le fait de renforcer l’impérialisme à travers l’Inde, grâce 

aux vertus œcuméniques et à l’influence humanisante de la franc-maçonnerie, pourrait 

avoir les conséquences favorables que nous attendons »38.  

Le poème de Rudyard Kipling intitulé « The Mother Lodge », qui semble pourtant 

vanter la capacité de la loge maçonnique à transcender les distinctions sociales et raciales, 

illustre parfaitement la logique à l’œuvre : « A l’extérieur – ‘Sergent ! Monsieur ! Salut ! 

Salam !’ À l’intérieur – ‘Frère’, et ça ne fait aucun mal. Nous nous réunissions sur le 

niveau et nous nous séparions sur l’équerre ; Moi j’étais second diacre là-bas dans ma 

loge mère ! »39. Kipling ne voyait aucun inconvénient à partager l’espace de la loge avec 

des Indiens, précisément parce qu’il considérait que cela ne remettait nullement en 

question les hiérarchies coloniales du monde profane. Les subterfuges que furent le 

cloisonnement entre le monde initiatique et le monde profane, ou bien les loges indigènes, 

engendrèrent une franc-maçonnerie plus adaptée à la société coloniale au sein de laquelle 

les conceptions hiérarchiques étaient d’une importance capitale. Reste la question de 

savoir si la franc-maçonnerie parvint à promouvoir de meilleures relations, des relations 

plus équitables entre les francs-maçons britanniques et leurs frères indiens ? Dans le 

discours qu’il prononça à Bombay en mars 1877, K. R. Cama, une figure emblématique 

de la communauté parsi, semblait le penser :  

                                                        
37 « Quarterly Communication 6th April 1893 », in Proceedings of the Grand Lodge of All Scottish Freemasonry in India, 

The Library and Museum of Freemasonry, London. Dépôt d’archives. Bibliothèque de la Grande Loge Unie d’Angleterre. 
38 Lodge « Imperial Brotherhood », No. 1041 (S. C.) : Golden Jubilee Souvenir, Bombay, 1958, p. 30. Dépôt d’archives. 
Bibliothèque de la Grande Loge Unie d’Angleterre. 
39 Rudyard KIPLING, « The Mother Lodge », in Rudyard Kipling, The Works of Rudyard Kipling, Ware, Wordsworth 

Editions Limited, 1994, p. 460. 



101 

« Ainsi, la louable volonté de faire émerger un esprit bienveillant, amical et tolérant 

entre les deux grandes classes, l’Européen et l’indigène, qui n’ont pas d’autres 

opportunités ni d’autres lieux où ils peuvent se fréquenter dans les conditions 

avantageuses qu’offre la franc-maçonnerie, prend forme dans nos loges maçonniques 

et constitue un des principaux avantages de notre sainte institution »40. 

Le fait que Cama conçoive l’union des peuples sous la bannière de la franc-

maçonnerie, une institution occidentale dont l’engagement en faveur de l’impérialisme 

n’est plus à démontrer, pourrait assez facilement s’interpréter comme le triomphe de 

l’acculturation. Cependant, le cas de la franc-maçonnerie complique quelque peu 

l’équation. Le fait même que le discours de Cama ait été prononcé à l’occasion des 

festivités maçonniques organisées pour le Jamshedi Navroz, la fête de célébration du 

nouvel an parsi, ne fait que démontrer l’emprise grandissante des peuples indiens sur le 

fait maçonnique local41.  

À Bombay, la scène maçonnique était pour le moins éclectique et traversée de 

contradictions. La majorité des loges étaient toujours exclusivement composées de 

Britanniques. La distinction entre ‘franc-maçonnerie européenne’ et ‘franc-maçonnerie 

indigène’ était bien établie, comme en atteste la correspondance publiée dans le Masonic 

Mirror en avril 1866 :  

« Il ne fait nul doute que dans une loge entièrement composée d’hindous ou de 

musulmans, qu’elle soit indigène ou devenue indigène, on doit pouvoir s’attendre à ce 

que les hindous et les musulmans prêtent serment sur le Coran ou le livre sacré des 

Hindous. Mais comme aucun chrétien ne reconnaît le caractère sacré et contraignant 

de l’un ou de l’autre, aucun chrétien ne peut véritablement être admis dans ces loges 

et doit nécessairement se tourner vers une loge dans laquelle le Volume de la Loi Sacré 

est fort heureusement toujours ouvert parmi nous »42. 

Cette distinction était d’ailleurs fortement encouragée par la Grand Lodge of 

Scottish Freemasonry in India. En 1888, les officiers du district de Bombay 

recommandèrent ainsi qu’une séparation claire soit maintenue entre la franc-maçonnerie 

indigène et la franc-maçonnerie européenne : « […] alors qu’il existe des loges 

spécialement conçues pour les indigènes, la plus grande prudence et la plus grande 

attention s’imposent face à la possibilité d’initier des indigènes dans les loges composées 

majoritairement ou entièrement de frères européens »43. Certaines loges, comme la loge 

St. George No. 549, une des plus prestigieuses de Bombay, restreignaient ouvertement 

leur accès aux seuls candidats européens. Cela ne veut pas dire que tous les membres de 

la loge étaient hostiles à l’intégration des Indiens, au contraire. C’est vers le deuxième 

surveillant de la loge St. George, Thomas Diver, que les parsis s’étaient tournés pour 

solliciter son aide dans la constitution de la loge indigène Eastern Star44. À Calcutta, la 

loge Perseverance, qui avait initialement refusé d’intégrer Maneckji Cursetji, même 

après qu’il ait été initié à Paris en 1843, fit le choix de l’ouverture dans les années 1880, 

                                                        
40 K.R. CAMA, A Discourse on Freemasonry among the Natives of Bombay, Bombay, Times of India Steam, 1877, p. 5. 
41 D. F. WADIA, History of Lodge Rising Star of Western India No. 342 S. C., Bombay, British India Press, 1912, p. 193.  
42 The Freemasons’ Magazine and Masonic Mirror [en ligne] (avril 1866) : 9. Disponible sur Masonic Periodicals 

Online : http : //www.masonicperiodicals.org. 
43  « Quarterly Communication of the 28th day of July 1888 », in Proceedings of the Grand Lodge of all Scottish 
Freemasonry in India, Bombay, 1886-1909, The Library and Museum of Freemasonry, London, 1909. 
44 The Freemasons’ Magazine and Masonic Mirror [en ligne] (octobre 1869) : 14. Disponible sur Masonic Periodicals 

Online : http : //www.masonicperiodicals.org.  



102 

en initiant plusieurs candidats indiens45. Pourtant, le tournant du siècle fut marqué par la 

création de la loge Zoroaster No. 800, était tout autant confessionnelle et encore plus 

exclusive. Le nom qui lui fut donné, celui du prophète et fondateur du zoroastrisme, la 

religion des parsis, ainsi que la devise qu’elle adopta, « Humata, Hukhta, Hvarshta » 

(pensées pures, mots purs et actions pures), suffit à le prouver46. Les parsis qui fondèrent 

cette loge concevaient indiscutablement leur initiative comme une forme de célébration 

de leur foi. D’autre part et exception faite du premier Vénérable Maître européen, 

l’ensemble des Vénérables Maîtres de cette loge pendant l’ère coloniale furent des parsis, 

comme l’ensemble de ses membres47. Pour devenir membre de cette loge, il fallait donc 

être parsi. Par conséquent, la loge Zoroaster fut sans doute la plus proche de ce que l’on 

pourrait considérer à juste titre comme une loge sectaire. De toute évidence, les loges 

indigènes et confessionnelles continuèrent de fleurir à Bombay, comme dans les autres 

districts indiens.  

Le district de Madras ouvrit sa première loge indigène, la loge Carnatic No. 2031, 

en 1883. La loge fut constituée par douze Indiens de différentes confessions, dont la 

majorité était hindoue. Tous étaient membres de loges mixtes qui opéraient alors dans le 

district de Madras48. Le fait même qu’ils décidèrent de constituer une loge destinée aux 

seuls Indiens tend à suggérer qu’ils n’étaient pas satisfaits par la façon dont ils étaient 

traités dans les loges existantes. La lettre adressée par Pulney Andy (1831-1909), le 

premier indien à recevoir un diplôme britannique en médecine et père fondateur de la 

loge, confirme cette première hypothèse :  

« Le sentiment général semble être que les indigènes peinent toujours à intégrer la 

franc-maçonnerie et qu’un grand nombre des frères qui sont parvenus à accéder à ce 

privilège, ont très vite découvert que leurs possibilités d’avancement étaient nulles, ce 

qui les a forcés à se détacher de leurs loges pour en former de nouvelles, destinées 

principalement à leurs concitoyens »49. 

Andy considérait très clairement la création d’une loge indigène comme la seule 

manière d’échapper aux obstacles que les Britanniques mettaient sur leur chemin. À cet 

égard, l’existence de loges indigènes contribua sans doute à rapprocher la franc-

maçonnerie de son idéal d’universalisme et d’égalité. Pulney Andy étaient d’ailleurs de 

ceux qui concevaient la loge maçonnique comme le meilleur moyen de « niveler toutes 

les différences raciales entre les gouvernants et les gouvernés » au nom du « lien de 

Fraternité Universelle »50. En revanche, force est de constater un certain décalage entre 

la pratique et la rhétorique. En effet, lors du banquet de consécration, les membres 

Indiens de la loge prirent leurs rafraîchissements à l’écart des frères européens qui leur 

rendaient alors visite 51 . Cette pratique était en contradiction totale avec l’idéal 

maçonnique d’universalisme et d’égalité et ne manqua pas de provoquer l’émoi. Pourtant, 

                                                        
45 By-laws of Lodge Perseverance No. 338 (S.C.) : to which are added a brief history of the lodge, list of members, etc, 
The Library and Museum of Freemasonry, London, 1897. 
46 « Quarterly Communication 28th April 1894 », in Proceedings of the District Grand Lodge of Bombay, The Library 

and Museum of Freemasonry, London, 1909. 
47 Vahid Jalil FOZDAR, Constructing the « Brother » : Freemasonry, Empire and Nationalism in India, 1840-1925 (PhD 

diss., University of California, Berkeley, USA, 2001, p. 458 (Thèse). 
48 T. V. MUTHUKRISHNAN, History of the Carnatic Lodge No. 2031 E.C., 1883-1993, Madras, 1933, p. 51.  
49 Ibid., p. 6. 
50 Ibid., p. 10. 
51 Ibid., p. 13.  



103 

la loge Carnatic était un modèle de pluralité religieuse puisqu’elle était constituée 

d’Indiens de toutes les confessions, et de chrétiens.  

La formation de la loge Carnatic No. 2031, de Madras, constitue un exemple 

emblématique de la capacité des francs-maçons indiens à s’organiser et à faire valoir 

leurs droits dans le cadre des Constitutions. Face aux préjugés dont il estimait que les 

hindous étaient victimes, Pulney Andy avait pris l’initiative d’écrire aux douze frères 

hindous de Madras pour leur proposer d’unir leurs efforts afin d’ouvrir une nouvelle loge, 

dont l’objectif serait « […] d’atténuer et de niveler les différences de races entre les 

gouvernants et les gouvernés »52. De ce point de vue les loges indigènes, même si elles 

constituent un compromis de l’idéal fondateur d’universalisme et d’égalité, contribuèrent 

à faire émerger une franc-maçonnerie indienne d’une diversité sans précédent. Malgré 

les discriminations dont ils faisaient l’objet, les Indiens continuèrent d’affluer et furent 

de plus en plus nombreux dans les loges indiennes. En 1872, sur les 532 francs-maçons 

de toutes obédiences confondues que comptait la ville, au moins 115 étaient Indiens53. 

Ces chiffres ont beau n’avoir qu’une valeur indicative puisqu’ils ne concernent que la 

ville de Bombay, ils n’en révèlent pas mois une hausse spectaculaire du nombre 

d’Indiens francs-maçons à l’échelle du Raj. Par ailleurs, les grandes loges de district 

comptaient de plus en plus d’officiers indiens. Comme le rappela Dadabhai Naoroji lors 

d’une tenue de la Yarborough Lodge No 810 de Brighton, c’est le Grand Maitre Richard 

Barton qui le premier prit l’initiative d’accorder des offices de la Grande Loge de District 

aux Indiens : « […] c’est lui qui ouvrit le premier et de manière systématique, l’accès de 

la Grande Loge d’Inde aux indigènes »54. Parmi les premiers Indiens qui furent nominés 

par Barton, on trouve K. R. Cama, l’auteur du discours cité plus haut, qui occupa 

plusieurs offices à la Grande Loge de District jusqu’à être nommé Substitut du Grand 

Maître Provincial en 186855. En 1871, sur les 30 officiers que comptait la Grande Loge 

d’Inde de l’Ouest, huit étaient indiens56. Comparativement, en mars 1876, la Grande 

Loge de District du Bengale en comptait trois, à savoir W.C. Bonnerjee, Grand 

Registraire, Prosonno Coomar Dutt, Grand Maître de Cérémonie, et Nobin Chand Bural, 

Grand Maître Porte-Bannière57. Aux yeux des francs-maçons indiens, il parait évident 

que ces nominations pouvaient être interprétées comme une preuve de confiance autant 

qu’une preuve de véritable parité. 

La forte hausse du nombre de francs-maçons dans les loges indiennes 

s’accompagna par ailleurs d’un véritable processus de vernacularisation des loges. À titre 

d’exemple, la loge Hyderabad No 787, ouverte en 1893, conduisait l’ensemble de son 

rituel en ourdou, ce qui est emblématique du fait que les langues vernaculaires avaient 

progressivement fait leur entrée en franc-maçonnerie. Cela vaut pour les loges indigènes, 

mais aussi pour les loges mixtes, comme en atteste le fait qu’une chanson ait été entonnée 

en parsi par les membres de la loge Orion in the West No 415 de Pune, en septembre 

1889, à l’occasion de la venue du prince Arthur, duc de Connaught et Grand Maître du 

                                                        
52 Ibid., p. 6.  
53 Masonic Register for Bombay : English and Scottish Constitution, 1872 (The Library and Museum of Freemasonry, 

London). Dépôt d’archives. Bibliothèque de la Grande Loge Unie d’Angleterre. 
54 D. F. WADIA, History of Lodge Rising Star of Western India No. 342 S. C. Bombay, British India Press, 1912, p. 167. 
55 Ibid., p. 315.  
56 Masonic Register for Bombay : English and Scottish Constitution, 1872 (The Library and Museum of Freemasonry, 
London). Dépôt d’archives. Bibliothèque de la Grande Loge Unie d’Angleterre. 
57 « Quarterly Communication of the 21st March 1876 », in Proceedings of the Provincial Grand Lodge of Bengal (The 

Library and Museum of Freemasonry, London). Dépôt d’archives. Bibliothèque de la Grande Loge Unie d’Angleterre. 



104 

District de Bombay58 . Mais ce processus, par lequel certains éléments des cultures 

locales vinrent se greffer au rituel maçonnique pour engendrer une franc-maçonnerie 

nouvelle, le produit d’une forme de « créolisation », pour reprendre le terme d’Edouard 

Glissant, allait bien au-delà de la simple question des usages linguistiques en loge59. Le 

processus de vernacularisation des loges indiennes trouve ses origines dans les loges 

indigènes, comme la loge Rising Star of Western India No 342, où germa l’idée de 

célébrer le Jamshedi Navroz. C’est K.R. Cama en personne qui soumit l’idée à la loge 

en 1874, en faisant valoir que « le Jamshadi Navroz est lié à la franc-maçonnerie en cela 

qu’elle incite ceux qui y participent à s’intéresser à l’étude de la nature et des sciences, 

en particulier l’astronomie » 60 . Au même moment, le livre sacré des différentes 

communautés avait fait son apparition sur l’autel, au côté de la Bible. À Bombay, dans 

les années 1880, la Grande Loge d’Inde de l’Ouest créa de toutes pièces deux nouveaux 

offices, le Grand Koran Bearer (Le Grand Porteur du Coran) et le Grand Zend Avesta 

Bearer (Le Grand Porteur du Zend Avesta)61. En fait, dès 1875, lors de la cérémonie de 

pose de la première pierre du Elphinstone Dock, à Bombay, en présence du Prince de 

Galles, le Zend Avesta figurait parmi les artefacts utilisés62. La présence de l’ensemble 

des livres sacrés indiens dans le rituel maçonnique était tout aussi importante pour les 

membres indiens. En 1881, lors d’une visite à la loge Hiram No. 1784, O.A., de Bombay, 

P. M. Jeejeebhoy, porta à l’attention de la loge que l’absence du Zend Avesta aux côtés 

de la Bible était problématique : « Il déclara que dans les loges parsis, l’usage voulait 

que les deux volumes [la Bible et le Zend Avesta] soient ouverts et qu’il devrait toujours 

en être de même dans la loge Hiram, puisqu’elle comptait plusieurs membres parsis »63. 

La multiplication des éléments de culture locale qui venaient se greffer au rituel 

maçonnique relevait incontestablement d’une volonté forte des populations locales de 

s’approprier l’espace de la loge. En parallèle, les francs-maçons indiens reprirent bien 

souvent le mythe d’une franc-maçonnerie orientale antique que les Britanniques avaient 

alimenté dans les années 1840. Dans son discours à la Yarborough Lodge, en 1868, 

Dadabhai Naoroji confirma cette tendance chez les parsis : « Les jeunes parsis sont tout 

juste rentrés en franc-maçonnerie et déjà ils ont l’arrogance de prétendre que même s’ils 

ne l’ont pas inventée, ils sont les frères maçons d’un temps plus ancien »64. 

 

Dès sa création, la franc-maçonnerie s’opposa à toute forme de dogme. Son faible 

contenu idéologique et l’adaptabilité de ses structures furent la clé de sa diffusion 

fulgurante. L’expansion impériale offrit aux grandes loges britanniques une opportunité 

sans précédent d’étendre leur influence. Lorsqu’elles firent leur entrée dans le sous-

continent indien, les loges maçonniques se confrontèrent à une diversité sans précédent. 

Les premières initiations d’Indiens passèrent relativement inaperçues. Mais dans la 

deuxième moitié du XIXe siècle, alors que le nombre d’Indiens qui se présentaient aux 

                                                        
58 Périodique : The Freemason [en ligne] (septembre 1889) : 9. Disponible sur Masonic Periodicals 

Online : http : //www.masonicperiodicals.org/ 
59 Edouard GLISSANT, Traité du Tout-Monde, Paris, Gallimard, 1997, p. 194. 
60 D. F. WADIA, History of Lodge Rising Star of Western India No. 342 S. C. Bombay, British India Press, 1912, p. 193. 
61  Périodique : The Freemason [en ligne] (novembre 1888) : 10. Disponible sur Masonic Periodicals 

Online : http : //www.masonicperiodicals.org/.  
62 « Laying the foundation-stone of the Prince’s Dock, Bombay, with Masonic Honours, 11th November 1875 », in-

Proceedings of the District Grand Lodge of Bombay (The Library and Museum of Freemasonry, London). Dépôt 

d’archives. Bibliothèque de la Grande Loge Unie d’Angleterre. 
63 K. GOPALASWAMI ; S. K. AIYER, History of the District Grand Lodge of Bombay, 1861-1961, Bombay, 1961, p. 20. 
64 Dadabhai Naoroji, cité par D. F. WADIA, History of Lodge Rising Star of Western India No. 342 S. C., Bombay, British 

India Press, 1912, p. 167. 



105 

portes des loges ne cessait de croître, la franc-maçonnerie devint alors le laboratoire de 

nouveaux rapports sociaux. Au tournant du siècle, franc-maçonnerie indienne était sans 

doute plus diversifiée que jamais, mais tout autant compartimentée. Les loges mixtes 

n’étaient pas devenues la norme, alors que les loges indigènes se multipliaient. La franc-

maçonnerie indienne célébrait systématiquement sa diversité raciale et religieuse, cette 

même différence que l’Etat colonial mettait alors en exergue pour faire valoir sa 

légitimité. Les Indiens qui étaient parvenus à intégrer la franc-maçonnerie au sein de 

loges mixtes ou de loges indigènes étaient conscients qu’il ne s’agissait là que des 

prémices de la reconnaissance et que l’égalité restait à conquérir. 

À travers le débat sur l’admissibilité des indigènes, on voit se dessiner une tension 

majeure eu sein de la franc-maçonnerie indienne, entre d’une part, son idéal 

d’universalisme et d’égalité, et de l’autre la tentation de l’exclusion, au nom du postulat 

de supériorité qui constituait le fondement de l’impérialisme britannique 65 . 

L’admissibilité des Indiens ne faisait pourtant pas l’unanimité et les solutions qui furent 

trouvées étaient clairement destinées à satisfaire tous les partis. La création de ‘loges 

indigènes‘ définit ainsi un nouveau modèle de loge, qui présentait une ambivalence 

profonde vis-à-vis des objectifs affichés dans les Constitutions d’Anderson. A bien des 

égards, on peut considérer ces loges comme un compromis, un subterfuge même, 

puisqu’elles permirent à bon nombre de francs-maçons britanniques de ne jamais 

véritablement affronter le problème de la mixité raciale. La frontière tracée par la franc-

maçonnerie entre le « monde initiatique » (l’espace de la loge) et « le monde profane » 

(l’espace en dehors de la loge), facilita grandement la tâche aux francs-maçons 

britanniques lorsqu’il s’est agi de fraterniser avec les populations locales. En effet, 

comme Kipling le rappelait si bien dans son poème « The Mother Lodge », si les clivages, 

notamment entre colonisateur et colonisé, n’avaient plus lieu d’être en loge, cela ne 

devait altérer en rien leur validité dans le monde profane 66 . Définir les limites du 

fraternalisme maçonnique consiste donc à délimiter la frontière qui sépare ces deux 

espaces. Cette frontière n’est pas immuable, au contraire, elle est tributaire de l’évolution 

historique et géographique de la franc-maçonnerie. L’exploration des limites du 

fraternalisme maçonnique passe nécessairement par un examen des pratiques d’inclusion 

et d’exclusion en contexte, parce qu’elles se dessinent au gré de l’histoire des loges 

maçonniques des îles britanniques à l’Inde coloniale. Si elle peut prétendre à un héritage 

des Lumières, dont elle est sans conteste la création, la franc-maçonnerie est avant tout 

une ressource sociale dont le fonctionnement et les fins varièrent d’une époque à l’autre. 

Par conséquent, il faut impérativement se prémunir contre le travers qui consisterait à 

considérer la franc-maçonnerie comme une organisation atemporelle. Au fil du temps 

elle fut soumise à des mutations qui parfois l’éloignèrent, parfois la rapprochèrent de son 

idéal originel et de ses fonctions premières, telles qu’elles sont couchées par écrit dans 

les Constitutions. 

Quoi qu’il en soit, les Indiens lui trouvèrent très vite de nouvelles fonctions. 

Lorsque le mouvement nationaliste prit de l’ampleur, la parité qu’ils étaient parvenus à 

obtenir en loge stimula sans aucun doute leur désir de faire valoir leurs droits en dehors 

de la loge. Dans une certaine mesure, les loges maçonniques contribuèrent au 

mouvement nationaliste indien en fournissant à leurs membres indiens l’opportunité de 

                                                        
65  Jessica HARLAND-JACOBS, Builders of Empire : Freemasonry and British Imperialism, 1717-1927, Chapel Hill, 
University of North Carolina Press, 2007, p. 239. 
66 Rudyard KIPLING, « The Mother Lodge », in Rudyard Kipling, The Works of Rudyard Kipling (Ware : Wordsworth 

Editions Limited, 1994, p. 460.  



106 

faire l’expérience de l’égalité et de la démocratie avant l’heure, contribuant ainsi à 

éveiller leurs aspirations démocratiques. Cela explique qu’un grand nombre de membres 

des associations politiques indiennes, notamment le Congrès national indien, aient été 

francs-maçons et membres des loges indigènes. C’est avant tout dans les coulisses du 

mouvement nationaliste indien qu’on peut situer le rôle de la franc-maçonnerie. Comme 

dans la plupart des bouleversements sociaux à laquelle elle est souvent associée, son 

influence ne fut donc qu’indirecte. Peut-être faut-il y voir le secret de sa pérennité.  

 

 

BIBLIOGRAPHIE COMPLÉMENTAIRE 

 

By-laws of Lodge Perseverance No 338 (S.C.) : to which are added a brief history of the 

lodge, list of members, etc. Bombay, 1897. 

Extract from the Proceedings of the Provincial Grand Lodge of Bengal, 24th June 1865. 

Kipling, Rudyard, The Collected Poems of Rudyard Kipling, New edition, Ware, 

Wordsworth Editions Ltd, 1999. 

Letter from the United Grand Lodge of England to the Provincial Grand Lodge of Bengal, 

2nd July 1842 (United Grand Lodge of England : Indian Correspondence, HC 17/D/28). 

Letter from John Grant to the Grand Lodge of England, 30th November 1840 (United 

Grand Lodge of England : Indian Correspondence, HC 17/D/24). 

Letter from the Provincial Grand Lodge of Bombay to the United Grand Lodge of 

England, 13th May 1864 (United Grand Lodge of England : Indian Correspondence, 

Unreferenced Material). 

Lodge « Imperial Brotherhood », No. 1041 (S. C.) : Golden Jubilee Souvenir. Bombay, 1958 

Masonic register for Bombay : English and Scottish Constitution, 1872, London, The 

Library and Museum of Freemasonry, NJE 16 MAS. 

Masselos, Jim. « Tilak, Bal Gangadhar (1856–1920) », Oxford Dictionary of National 

Biography, Oxford University Press, 2004 ; online edn, May 2007. 

Proceedings of the Provincial Grand Lodge of Bengal (United Grand Lodge of 

England : Indian Correspondence, Unreferenced Material). 

Proceedings of the Grand Lodge of all Scottish Freemasonry in India. Bombay, 1886 - 1909. 

The Cornwall Chronicle, Saturday 29 February 1860, 2 (Trove - National Library of 

Australia). Disponible sur http : //nla.gov.au/nla.news-article65989090 

The Freemason [en ligne] (septembre 1889). 

The Freemasons’ Magazine and Masonic Mirror [en ligne] (décembre 1863). 

The Freemasons’ Magazine and Masonic Mirror. [en ligne] (avril 1866). 

The Freemasons’ Quarterly Review. London : Sherwood, Gilbert and Piper, 1840. 

The Masonic Record of Western India Vol. I. Bombay : Education Society’s Press, 1864-1865. 

 


