LA FRANC-MACONNERIE A L’HEURE DU RAJ : ENTRE
IDEAUX UNIVERSALISTES ET TENTATIONS
COMMUNAUTAIRES

Simon DESCHAMPS
Maitre de conférences
Université de Toulouse-Jean Jaures

Résumé : En 1843, une loge magonnique d’un genre nouveau vit le jour & Bombay. La
particularité de la loge Rising Star of Western India No. 342 résidait dans le fait qu’elle
était destinée aux seuls « gentilshommes indigenes dont le caractere et la respectabilité
sont attestés »*. La premiére loge dite ‘indigéne’ était née. Comment faut-il concevoir la
création des loges dites « indigénes » en Inde ? Faut-il y voir une étape décisive dans la
réalisation de I’idéal magonnique d’universalisme et d’égalité, ou bien faut-il y voir avant
tout une concession, un compromis vis-a-vis de ce méme idéal ? Au regard du contexte
particulierement critique, entre adossement accru des loges aux structures du pouvoir
colonial et ouverture grandissante a la participation des populations indiennes, cet article
se fixe pour ambition de questionner la capacité de la franc-magonnerie a s’affranchir
des hiérarchies coloniales rigides de la société coloniale britannique en Inde.

Mots-clés : Inde britannique — franc-maconnerie — universalisme — communautarisme —
loges indigénes

Abstract : In 1843, a new type of masonic lodge was founded in Bombay. The
unprecedented feature of lodge Rising Star of Western India No. 342 was that it was
open only to the "native gentlemen of proven character and respectability”. The first
"indigenous" lodge was born. How should we view the creation of so-called "indigenous"
lodges in India? Should they be seen as a decisive step in the realization of the Masonic
ideal of universalism and equality, or should they be seen above all as a concession, a
form of compromise to that same ideal? In view of the particularly critical context, with
lodges increasingly tied to colonial power structures and increasingly open to the
participation of Indian populations, this article sets out to question Freemasonry’s
ability to free itself from the rigid colonial hierarchies of British colonial society in India.

Keywords : Colonial India — Freemasonry — Universalism — Communautarism — native lodges

1 D. F. WADIA, History of Lodge Rising Star of Western India No. 342 S. C. Bombay, British India Press, 1912, p. 4.
91



Le 29 décembre 1860, le Cornwall Chronicle, un quotidien publié a Launceston,
en Tasmanie, a quelque 9 000 kilométres de Calcutta, consacra un article a I’actualité
maconnique dans le Raj britannique :

« A Lucknow, la solution au probléeme de | 'amélioration des relations entre | 'Européen
et I'Oriental a enfin été trouvée. La franc-macgonnerie est le talisman [ ...] Encouragez
la franc-magonnerie et encouragez tous les indigénes, tout particuliérement les
musulmans a devenir membre de | 'Ordre et cela signera la fin de la haine et de I “inimité
[...] Contrairement aux territoires les plus éloignés de la Grande Révolte, il s’agit l1a
de la stratégie mise en place dans le Nord-Ouest de 1’Inde, dont le but est de générer
des relations plus apaisées »?.

Le journaliste semblait suggérer que la franc-magonnerie constituait une
ressource de choix pour remédier aux tensions intercommunautaires générées par la
révolte de Cipayes (1857), le soulévement populaire contre I’autorité britannique qui
bouleversa durablement I’ordre colonial dans I’Empire des Indes.

Si larticle du Cornwall Chronicle préte a la franc-magonnerie les vertus
magiques du talisman, ¢’est bien sOr parce que dés sa création, au siécle précédent, elle
prétend rassembler ce qui est épars et notamment transcender les appartenances
religieuses, politiques et nationales. Lorsqu’elle s’implante en Inde, & partir de 1730, la
franc-maconnerie est confrontée a une diversité sociale, ethnique et religieuse sans
précedent. Tres vite, elle se retrouve tiraillée entre son ambition de rassembler les
hommes « qui seraient autrement restés a une perpétuelle distance » et les pratiques de
distanciation raciale qui régissent la société coloniale indienne®. Et pourtant, le premier
Indien est initié des 1775. 1l s’agit du prince indien héritier du royaume d’Arcot, un allié
de poids des Britanniques. Comme lui, une poignée de princes indiens trouvérent leur
place en loge au XVIII¢ siecle. On comprend mieux la référence du Englishman aux
musulmans d’Inde. A I’évidence, la priorité était alors de s’assurer le soutien de
I’aristocratie indienne héritiere des mogholes, que les Britanniques considéraient
désormais comme la véritable élite traditionnelle du sous-continent indien.

Pourtant, I’éligibilité des populations indiennes ne faisait aucunement I’unanimité
au tournant du siécle, alors que la révolte des Cipayes avait complétement rebattu les
cartes et engendré un durcissement des attitudes raciales, qui s’empara de la société
coloniale britannique en Inde et n’épargna pas les loges magonniques. La création de la
premiére native lodge ou « loge indigéne », en 1843, dont la vocation était de permettre
et de faciliter I’initiation des candidats indiens, témoigne des tensions qui parcouraient
les loges indiennes. Au contact de cette réalité nouvelle et par I’intermédiaire de ses loges
locales, la franc-maconnerie fut amenée a définir ou a redéfinir ses normes d’inclusion
et d’exclusion, au péril potentiel de son idéal d’universalisme et d’égalité. Comment faut-
il concevoir la création des loges dites « indigénes » en Inde ? Faut-il y voir y voir une
étape décisive dans la réalisation de I’idéal magonnique d’universalisme et d’égalité, ou
bien faut-il y voir avant tout une concession, un compromis vis-a-vis de ce méme idéal ?
Dans quelle mesure les loges magonniques britanniques en Inde parvinrent-elles & donner
une expression concréte a I’idéal magonnique d’universalisme et d’égalité dans la
deuxiéme moitié du XIX® siécle, a I’heure du Raj? Au regard de ce contexte

2 Journal The Cornwall Chronicle, Saturday 29 February 1860, 2, Trove - National Library of Australia. Disponible sur
http : /nla.gov.au/nla.news-article65989090 .

8 James ANDERSON, The Constitution Book of 1723. The Wilson M. S. Constitution, London, Kenning’s Masonic
Avrcheological Library, 1888, p. 58.

92



particulierement critique, entre adossement accru des loges aux structures du pouvoir
colonial et ouverture grandissante a la participation des populations indiennes, cet article
se fixe pour ambition de questionner la capacité de la franc-magonnerie a s’affranchir
des hiérarchies coloniales rigides de la société coloniale britannique en Inde.

1) DES PREMIERS DEBATS SUR L’ADMISSIBILITE A LA CREATION DE LA
PREMIERE LOGE INDIGENE

Dans son Dictionnaire de la franc-macgonnerie, Daniel Ligou propose I’entrée
suivante en guise de définition de I’universalisme magonnique :

« Malgré ses divergences internes, la Magonnerie prétend a I 'universalisme, ¢ est-a-
dire a grouper les hommes, quelles que soient leurs convictions religieuses et politiques,
leur nationalité, leur race. “Signer un traité éternel au nom du Ciel et de | ' Humanité ”,
écrivait Joseph de Maistre »*.

A cette définition on pourrait ajouter le projet de laisser de coté toutes les
distinctions sociales dans I’espace de la loge, et cela sans trahir I’esprit des Constitutions,
dans lesquelles les membres sont décrits : « comme des fréres sous le méme niveau »°.
Outre son refus de s’enfermer dans le dogme, fut-il religieux ou politique, la franc-
magonnerie se définit comme une association fraternelle. Cette métaphore sociale de la
famille dicte le comportement des magons les uns envers les autres, au sein de la loge et
de I’ensemble plus vaste que constitue la « République magonnique universelle »®. A cet
idéal universaliste s’ajoute la volonté détendre la fraternité au-dela des mers. « Nous
sommes aussi de toutes les nations, langues, parentés et expressions »’. Lorsqu’Anderson
définit I’appartenance magonnique et le mode de fonctionnement des loges dans le cadre
des Constitutions, il cherche a détacher I’Ordre de toute appartenance nationale. En 1740,
la Grande Loge d’Angleterre dispose de neuf loges dans ses colonies contre trois sur le
Continent®. C’est dire la rapidité avec laquelle elle se diffuse. La premiére loge ouverte
en Inde fait son apparition en 1730, treize ans seulement aprés la création de la Grande
Loge d’Angleterre. De I3, la question de savoir si I’Indien pouvait étre considéré comme
« frére », ne manqua pas de se poser rapidement. Si I’on s’en tient a la rhétorique des
Constitutions d’Anderson, rien ne permettait aux loges implantées en Inde d’exclure les
candidats indiens qui frappaient a leurs portes. Mais dans le contexte de la colonisation
et peut-étre plus encore dans I’Inde coloniale, les enjeux que recouvrait I’admission de
populations locales touchaient aux fondements méme du pouvoir colonial.

Et pourtant, le premier franc-magon indien fut initié des 1775, dans une loge
militaire en cantonnement a Trichinipoly. Il s’agit de Umdat-ul-Umrah, le prince indien
héritier du royaume d’Arcot, dont le pere, Muhammad Ali Khan Wallajah, alors Nabab
du Carnatique, avait soutenu les Britanniques contre Hyder Ali et les troupes francaises
pendant la premiére Guerre du Mysore (1767-1769). Son frére, Ameeu-ul-Umrah
Bahadur, fut a son tour initié quelques temps apres, également a I’initiative de Terence,

* Daniel Licovu, dir., Dictionnaire de la franc-magonnerie, Paris, Presses Universitaires de France, 1987, p. 1234.

5 James Anderson, The Constitution Book of 1723. The Wilson M. S. Constitution, London, Kenning’s Masonic
Avrcheological Library, 1888, p. 63. Traduction de Daniel Ligou.

& Mary Ann CLAWSON, Constructing Brotherhood : Class, Gender and Fraternalism, Princeton, Princeton University
Press, 1989, p. 4.

7 James ANDERSON, The Constitution Book of 1723. The Wilson M. S. Constitution, London, Kenning’s Masonic
Avrcheological Library, 1888, p. 62. Traduction de Daniel Ligou.

8 Peter CLARK, British Clubs and Societies : the Origins of the Associational World 1580-1800, Oxford, University Press,
2000, p. 309.

93



chirurgien de I’armée des Indes et vénérable maitre de la loge No. 355. L’initiation
d’Umdat-ul-Umrah et de son frére est tout a fait emblématique des premiéres initiations
de candidats indiens, qui résultaient le plus souvent d’initiatives individuelles plus que
de décisions institutionnelles. Paradoxalement, I’admissibilité des populations locales ne
faisait alors pas débat. Plus globalement, il est clair que I’initiation d’Umdat-ul-Umrah
et de son frere Ameeu-ul-Umrah, constituent deux cas isolés dans un contexte ou le fait
maconnique local était encore tres peu établi et organisé.

Comparativement, I’initiation de Meer Bundeh Ali Khan en 1812, fit beaucoup
plus de bruit et donna lieu & des réactions hostiles tres fortes au sein de la loge au sein de
laquelle il fut initié. Lorsque les membres de la loge Marine No. 232 de Hyderabad se
réunirent pour procéder a son initiation, deux fréres refusérent de participer a la tenue,
en faisant valoir qu’ils refusaient de se rendre complices de I’initiation d’un « Turc, Juif,
ou Infidéle, et qu’ils considéraient que tous les Musulmans étaient des Turcs »°. A
I’évidence, la religion de Meer Bundeh Ali Khan n’était pas compatible avec la franc-
magonnerie aux yeux de tous. Par ailleurs, deux autres magons qui participérent a la tenue,
refusérent catégoriquement de s’asseoir au cété de Bundeh Ali Khan a I’occasion du
banquet, au motif qu’il lui apostasierait sa religion en acceptant de s’asseoir a la méme
table que les Européens. Les réactions xenophobes de certains membres la loge Marine
se propageérent a d’autres loges de la province du Bengale, a I’instar de la loge Humility
with Fortitude de Calcutta, qui refusa I’acces aux deux musulmans qui furent initiés par
la loge Marine, peu de temps aprés Meer Bundeh Ali Khan. A partir de ce moment-I3, la
question de I’admissibilité des indigenes prit une dimension Vvéritablement
institutionnelle et ce d’autant plus que les opposants a I’initiation de Bundeh Ali Khan
prirent I’initiative d’écrire a la Grande Loge d’Angleterre dans I’espoir qu’elle prenne
position®. A I’évidence, on assiste dans les premiéres décennies du XIX® siécle a
I’émergence d’un débat au sein des loges implantées sur le sous-continent Indien, qui se
tournerent tout naturellement vers les obédiences de métropole, en quétes de réponses.

Dans sa lettre en date du 2 juillet 1842, le Grand Maitre de la Grande Loge Unie
d’Angleterre, le duc de Sussex, se pronon¢a favorablement a I’admissibilité des
indigenes, & condition qu’ils satisfassent un certain nombre de conditions :

« Il s’agit 1a d’une question a laquelle il [le duc de Sussex] s’intéresse depuis des
années et qui constitue un point central de son engagement magonnique ; pourvu gu un
Homme croit & | ‘existence du Grand Architecte de | 'Univers, au futur de | 'ame et qu'’il
étende cette croyance a | ‘existence de peines et de récompenses dans I’au-dela ; alors
cette personne est pleinement éligible pour étre recue comme Freére »*2,

La lettre mentionne également la présence du duc de Sussex a la cérémonie
d’initiation de I’ambassadeur perse Mirza Abu Hassan Khan, a Londres en 1810. Il n’est
donc pas surprenant de le voir conclure dans sa lettre que « en partant de ce principe, les
hindous et les musulmans peuvent et doivent étre regus »*2. La lettre de Sussex venait en
réponse a celle de John Grant, le Grand Maitre de la Grande Loge Provinciale de Calcultta,
envoyée en mai 1840, dans laquelle il demandait & la Grande Loge Unie d’Angleterre de

° G. E. WALKER, « 250 Years of Freemasonry in India : A Study in Resolved Discords », Ars Quatuor Coronatorum 92,
1979, p. 177.

0 |bid.

11 etter from the United Grand Lodge of England to the Provincial Grand Lodge of Bengal, 2nd July 1842 (United Grand
Lodge of England : Indian Correspondence, HC 17/D/28). Dépot d’archives, Bibliothéques de la Grande Loge Unie
d’ Angleterre.

22 Ibid.

94



statuer définitivement sur I’admissibilité des musulmans et des hindous®. Dés septembre
1840, le Freemason Quarterly Review, un périodique magonnique, avait publié un article
du Bombay Gazette en réponse a la question de la constitutionalité de I’admission des
indigénes soulevée par le Calcutta Courier. On y trouve notamment une lettre signée « A
Past Master », adressée au Bombay Gazette sur cette méme question. A Past Master
mentionne les positions de James Burnes, qui était alors le Grand Maitre Provincial de I’Inde
de I’Ouest et selon lequel : « La franc-maconnerie est une institution qui accueille tout autant
les Juifs et les Gentils, les Chrétiens et les Musulmans, avec pour seule condition qu’ils croient
en I’Etre supréme, qu’ils soient moralement intégres et qu’ils aient pleinement conscience de
leur engagement »*. De toute évidence, la question de P’admissibilité des indigénes était
également au centre des préoccupations de la province de Bombay. Burnes allait
d’ailleurs ouvrir une nouvelle page dans I’intégration des indigénes en autorisant la
création d’une loge qui leur était exclusivement consacrée, & Bombay.

Médaille commémorative de la création de la loge Rising Star of Western India No. 342,
obédience écossaise, en 1843, premiére loge indigene.

La premiére « loge indigene », la loge Rising Star of Western India No. 342, vit le
jour en réponse au rejet d’un candidat indien de confession parsi, Maneckji Cursetji. Malgré
son initiation & Paris en 1842, la loge Perseverance de Bombay refusait de Iaffilier. A
I’évidence, un certain nombre de membres de Perseverance refusaient de partager I’espace
de la loge avec un Indien. Face a cette exclusion jugée injuste, 27 francs-macons et
membres pour la plupart de la loge Perseverance, s’unirent pour obtenir une nouvelle
patente pour la constitution d’une loge destinée a I’initiation des « gentilshommes
indigénes dont le caractére et la respectabilité sont attestés »'°. James Burnes se déclara
favorable a la création de cette nouvelle loge dans une lettre qu’il adressa au 27
pétitionnaires le 1*" décembre 1843. C’est ainsi que la loge Rising Star of Western India
No. 342 fut constituée. Les quatre premiers indigenes initiés, furent Ardeshir Cursetji
Wadia (également un parsi et membre de la Royal Society), ainsi que trois négociants
indiens de confession musulmane. Ainsi, la franc-magonnerie « européenne » et la franc-
maconnerie « indigéne » se devaient de rester séparées et bien distinctes, alors que I’idéal

13 etter from John Grant to the Grand Lodge of England, 30th November 1840, United Grand Lodge of England, Indian
Correspondence, HC 17/D/24. Dépét d’archives. Bibliothéque de la Grande Loge Unie d’ Angleterre.

14 périodique : The Freemasons’ Quarterly Review, London, Sherwood, Gilbert and Piper, 1840, p. 116.

15 D. F. WADIA, History of Lodge Rising Star of Westem India No. 342 S. C. Bombay, British India Press, 1912, p. 4.

95



d’une fraternité universelle laissait place a celui d’une fraternité de tendance
communautaire, c’est-a-dire a un modéle d’intégration des populations locales permettant
a ces deux catégories de la population de partager une expérience commune tout en restant
séparées, « a une perpétuelle distance » I’une de I’autre*®,

I1) AUX ORIGINES DES LOGES « INDIGENES » ET CONFESSIONNELLES

Dans la deuxiéme moitié du XIX¢ siécle, I’Empire des Indes connut un grand
nombre de mutations politiques, sociales et culturelles. La révolte des Cipayes (1857),
qui constitue un tournant dans I’histoire de I’Inde britannique, entraina une véritable
réorganisation de I’état colonial, mais aussi de nouvelles représentations trés peu
favorables aux populations locales. Face a la contestation de la domination britannique,
les préjugés raciaux trouverent de plus en plus de résonnance et contribuérent a renforcer
plus encore les tensions au sein de la société coloniale indienne. 1l ne s’agit pas pour
autant de suggérer que le durcissement des attitudes raciales que 1’on observe dans les
années 1860 résulta entierement de la révolte des Cipayes. Les perceptions que les
Britanniques avaient des populations indiennes avaient clairement commencé a changer
bien avant, et la révolte ne fit gu’en cristalliser I’expression?’. Les concepts d’universalité
et de perfectibilité hérités des Lumieres, qui avaient servi de fondement a I’idéologie
libérale, furent progressivement délaissés. L’idéologie libérale appliquée & I’Empire,
dont John Stuart Mill s’était fait le représentant, était de plus en plus contestée. Charles
Kingsley (1819-1875), celébre pasteur anglican et essayiste, écrivit en 1866 qu’il
répudiait les opinions de John Stuart Mill aprés y avoir longtemps souscrit : « J’ai
longtemps adhéré a cette doctrine avec conviction, mais j’en suis revenu [...] il existe
des différences congénitales et des tendances héréditaires qui surpassent le domaine de
I’éducation, qu’elles soient bonnes ou mauvaises »8, La montée du différentialisme, ce
courant de pensée qui postulait I’existence de différences essentielles et irréductibles
entre les communautés, eut notamment pour conséquence d’affaiblir le mouvement
évangéliste en Inde, alors que de plus en plus de Britanniques percevaient le
christianisme comme une marque de leur identité distincte®®. La contradiction entre
I’idéal d’universalisme et d’égalité de la franc-magonnerie et sa participation a
I’entreprise coloniale était alors plus évidente que jamais.

Pourtant, on ne saurait nier que I’ouverture de la loge Rising Star of Western India
contribua a diffuser le principe de I’admissibilité des indigénes méme si celle-ci n’avait
toujours pas trouvé de réponse définitive et ne faisait pas I’unanimité. L’obédience
écossaise du district de Bombay était sans doute la plus en avancée en la matiére, alors
que la Grande Loge de District du Bengale faisait de la résistance. En 1864, la Grande
Loge Provinciale de Bombay d’obédience anglaise adressa une lettre a la Grande Loge
mere dans laquelle elle s’interrogeait sur deux points : « Les Parsis sont-ils éligibles a
I’initiation ? Les Hindous sont-ils éligibles & I’initiation ? »®. A la différence du débat
qui avait émergé vingt ans plus t6t, le débat des années 1860 ne posait donc pas tant le

16 James ANDERSON, The Constitution Book of 1723. The Wilson M. S. Constitution, London, Kenning’s Masonic
Avrcheological Library, 1888, p. 58. Traduction de Daniel Ligou.

7 Ibid.

18 Charles KINGSLEY, His Letters and Memories of His Life, Cambridge, USA : J. F. Taylor and Company, 1899, p. 225.
¥ Thomas R. METCALF, Ideologies of the Raj, Cambridge, Cambridge University Press, 1995, p. 48.

20 | gtter from the Provincial Grand Lodge of Bombay to the United Grand Lodge of England, 13" May 1864 (United
Grand Lodge of England : Indian Correspondence, Unreferenced Material). Dépot d’archives. Bibliothéque de la Grande
Loge Unie d’ Angleterre.

96



probléme en termes de I’admissibilité des autochtones dans leur ensemble, mais plutot
en termes de I’admissibilité des différentes communautés religieuses. La lettre de la
Grande Loge Provinciale de Bombay ne laisse planer aucun doute quant a la véritable
nature du probléme, c’est-a-dire I’admissibilité des hindous. Alors que les parsis étaient
de proches collaborateurs commerciaux des Britanniques et que les musulmans leur
étaient familiers depuis des siecles, les hindous restaient relativement méconnus,
suscitaient la méfiance et faisaient I’objet de nombreux préjugés raciaux®!. Le contexte
ne leur était donc pas favorable. Le principal obstacle concernait leur polythéisme en lien
avec le systeme de castes et son incompatibilité avec le fonctionnement fraternel de la
franc-macgonnerie : « En référence a I’initiation des Hindous et en complément de ce qui
a été dit concernant les Parsis, il est de notre devoir d’attirer I’attention sur le fait que
méme ceux qui disent rejeter I’ldolatrie sont tellement entravés dans le systéme des
castes qu’ils sont contraints de se livrer & des rites idolatres »?2. Ce point de vue était
entierement partagé par le Comité colonial mandaté par la Grande Loge Unie
d’Angleterre en 1864, pour débattre de la question de I’admissibilité des parsis et des
hindous, comme en témoigne sa réponse :

« L Hindou en revanche se voit condamner par les idoles qui peuplent sa maison et son
temple. “Des dieux hombreux et des Seigneurs nombreux ” ont divisé le culte originel
de Brahma, le Créateur et ses Ministres, Vishnu le Sauveur, et Shiva le Destructeur.
Dés lors, de nombreuses superstitions barbares et dégradantes ont freiné et prévenu la
diffusion de la civilisation occidentale et de I ‘éducation »%,

Cette représentation des hindous était majoritaire, plus encore apres la révolte des
Cipayes. Les positions adoptées par les officiers de la Grande Loge Provinciale du
Bengale a I’occasion de leur tenue en date du 24 juin 1865 I’illustrent plus encore. En
effet, le frere Howe y proposa la motion suivante : « L’admission des hindous dans la
franc-maconnerie est-elle conforme aux principes de notre Ordre, tels qu’ils sont promus
par la Grande Loge d’Angleterre »?. Le frére Roberts, Grand Maitre Provincial Adjoint
insista alors sur la distance sociale séparant les Indiens des Britanniques : « [...] il était
extrémement difficile sinon totalement impossible de se faire une opinion un tant soit
peu fidéle du Caractére de I’Asiatique : son mode de vie et méme sa fagon de penser
étaient si foncierement différents de ceux d’un Européen, que leurs caracteres étaient tel
un livre scellé »?. Le frére Fenn, Grand Porteur d’Epée, reprit a son tour cette idée de
différence insurmontable, en y ajoutant une dimension ouvertement racialiste :

« |l était impossible d’arriver & connaitre |’Asiatique intimement a cause du gouffre
insurmontable qui les séparait et que rien ne pouvait surmonter. Les hommes, bien
guétant du méme sang, n‘étaient pas tous semblables, le mot “homme ” n’avait pas
toujours la méme signification ; il y avait plusieurs races, plusieurs rangs et plusieurs
conditions et notre race différait en tous points de celle de |’Asiatique, si bien que nous

2 Thomas R. METCALF, Ideologies of the Raj, Cambridge, Cambridge University Press, 1995, p. 134.

22 | gtter from the Provincial Grand Lodge of Bombay to the United Grand Lodge of England, 13" May 1864 (United
Grand Lodge of England : Indian Correspondence, Unreferenced Material). Dép6t d’archives. Bibliothéque de la Grande
Loge Unie d’ Angleterre.

2 J. S. Hopwoob, and James MASON, « Report of the Colonial Board, » The Masonic Record of Western India 1.1 (1865),
p. 364.

24 périodique : The Freemasons’ Magazine and Masonic Mirror [en ligne] (décembre 1863) : 14. Disponible sur Masonic
Periodicals Online : http : /Amww.masonicperiodicals.org/.

2 Extract from the Proceedings of the Provincial Grand Lodge of Bengal 24" June 1865 (United Grand Lodge of
England : Indian Correspondence, Unreferenced Material). Dép6t d’archives. Bibliothéque de la Grande Loge Unie
d’Angleterre.

97



ne pourrions jamais nous rencontrer en tant que freres. Méme les musulmans d’Inde
n’étaient pas vraiment des musulmans selon les principes du Koran ; bon nombre
d’entre eux étaient des idolatres si bien que les musulmans de Turquie et de Perse
n’avaient que du mépris et du dédain pour eux »?6.

Le discours de Fenn préfigure les discours raciaux qui fleurirent dans les années
1870 et essentialiserent les différences entre les peuples. Il est intéressant de noter que le
débat ne portait plus simplement sur les hindous, mais bien sur I’ensemble des
populations indiennes, comme en atteste sa référence aux musulmans indiens. La
tendance n’était donc pas a la fraternité mais bien plutdt a I’altérité fondamentale. Le
frére Abbott, Premier Grand Surveillant, qui n’avait pas caché son hostilité a I’admission
des hindous en 1863, réitéra ses propos en élargissant son animosité a I’ensemble des
populations indiennes :

« Il [le Frére Abbott] considérait que les Asiatiques n ‘étaient pas de notre espéce et il
ne s’assiérait jamais avec eux en loge. L ‘expérience avait été faite il y a une dizaine
d’années lorsqu ‘un groupe de civils avait créé le Union Club ouvert aux Européens et
aux Asiatiques ; le projet avait fini par échouer parce qu’il s’était avéré impossible
d’amalgamer de pareils extrémes et le Club au lieu de s appeler 1’Union fut connu sous
le nom de ‘I’Eau et I 'Huile’, deux liquides qui ne peuvent se mélanger. L Asiatique ne
pouvait se conformer a leurs [les francs-magons] godts et a leurs habitudes et ne
pourrait s’associer a nous en loge sans qu’il s’estime contaming, ni ne pourrait
s’asseoir a la table du Banquet »%.

Thomas Metcalf note d’ailleurs qu’au X1X¢siecle « La centralité de la communauté
religieuse et de la caste aux yeux des Britanniques, faisait de I’Inde un pays au statut distinct
et dont la différence était fondamentale »?. Le glissement communautaire de la franc-
maconnerie est ainsi tout a fait symptomatique de I’Inde post-révolte.

Il en va de méme de la multiplication des loges dites « indigenes ». Entre 1843 et
1893, huit loges indigenes furent créées dans les provinces magonniques indiennes, dont
sept & Bombay. A I’évidence, les magons de Bombay, qu’ils soient britanniques ou
indiens, avaient assimilé la logique différentialiste qui dominait dans les années 1860.
Dés 1867, onze parsis et deux musulmans obtinrent de la Grande Loge de District de
Bombay, une patente pour la constitution de la loge Eastern Star No. 1189%°. Parmi les
membres fondateurs de cette loge, se trouvaient d’anciens membres de la loge Concord
NO 757, une loge mixte. Le fait que les membres indiens de cette loge aient éprouvé le
besoin de fonder une loge destinée aux seuls Indiens est tout a fait représentatif du repli
identitaire qui semblait s’étre installé dans les loges de Bombay®. Les deux loges
indigenes suivantes, ouvertes 8 Bombay en 1871, furent également le fait des parsis. La
troisieme loge indigéne ouverte en 1871 a Bombay, la loge Cyrus No 1359, était d’un
genre nouveau. Le fait méme qu’elle ait ét¢ nommée apres Cyrus (559 av. J.-C. a 530 av.
J.-C.), le fondateur de I’Empire perse des Achéménides, la rendait inévitablement plus
évocatrice pour les parsis que pour les autres communautés indiennes. Lorsque les deux

2 « Quarterly Communication of the 24" June 1865 », in Proceedings of the Provincial Grand Lodge of Bengal (United
Grand Lodge of England : Indian Correspondence, Unreferenced Material). Dépot d’archives. Bibliotheque de la Grande
Loge Unie d’ Angleterre.

7 |bid.

2 Thomas R. METCALF, Ideologies of the Raj, Cambridge, Cambridge University Press, 1995, p. 134.

2 Jehangir Framroz SHROFF, Centenary Celebrations of the Cyrus Lodge No. 1359 E.C., Consecrated on 28" August
1871, Bombay, 1972, p. 1.

% Ibid.

98



premiéres loges indigénes furent créées a Bombay, il n’y avait rien dans leur constitution
qui indiquait qu’elles étaient destinées a une communauté religieuse en particulier. La
situation changea toutefois avec I’apparition de loges indigénes dont le fondement n’était
plus I’appartenance raciale, mais I’appartenance religieuse. De la méme facon que les
loges indigénes avaient permis aux francs-macons de maintenir les distinctions raciales,
les loges confessionnelles permettaient une certaine uniformité religieuse au sein de la
loge. Cela étant, des I’année suivante, la loge initia quatre hindous et prouva ainsi que
bien qu’étant destinée aux parsis, elle ne leur était pas exclusivement réservée®!. Tres
peu d’hindous avaient été initiés dans les loges indiennes en 1872, et le fait que la loge
Cyrus ait choisi de s’ouvrir & eux est tout a fait remarquable. A cet égard, I’esprit
d’ouverture des membres de la loge contribua a étendre les limites de I’universalité
magonnique. Cependant, les quatre hindous qui avaient été initiés dans la loge Cyrus en
1872 devinrent a leur tour les fondateurs d’une nouvelle loge, la loge Aryan No 1709,
ouverte dés 1873 a l’attention des candidats hindous®. Leur initiative répondait
clairement a une logique communautaire, puisqu’il s’agissait de se rencontrer sur la base
de leur appartenance a la communauté hindoue.

Le fait que les loges confessionnelles se soient multipliées dans les années 1870
n’est donc pas une coincidence. L historien Jim Masselos situe I’émergence de la vision
d’une Inde composée de plusieurs communautés aux interéts conflictuels précisément a
cette époque®. Selon le Premier ministre britannique Benjamin Disraeli (1804-1881),
I’Inde était « un pays ancien composé de nombreuses nations, d’une grande variété de
peuples et de races, dont la religion, les habitudes et les lois étaient différentes »*. Alors
que se développait un sentiment plus profond d’appartenance communautaire, il
semblerait que la loge confessionnelle soit devenue la norme. Il suffit pour s’en
convaincre de s’intéresser a la réaction de la loge Rising Star of Western India face a la
création de la loge Islam No 490, en 1876. Les membres de la loge Rising Star of Western
India regrettérent que les loges indigénes n’aient pas été consultées®. A I’évidence la loge
revendiquait ainsi un droit de regard sur la constitution de loges indigénes. Mais son hostilité
manifeste s’explique également & la lumiére des tensions qui opposérent les deux
communautés, notamment & I’occasion des Muslim-Parsi Riots de Bombay de 1874, qui
renforcérent plus encore le repli communaliste®. De fait, plusieurs membres de la loge Islam
avaient été initiés dans la loge Rising Star of Western India, ce qui tend a étayer davantage le
caractére confessionnel de sa constitution. En 1876, la ville de Bombay comptait six loges
indigenes, dont la plupart était dominées par une communauté religieuse en particulier, un
modele qui allait s’étendre aux autres districts magonniques indiens.

81 Jehangir Framroz SHROFF, Centenary Celebrations of the Cyrus Lodge No. 1359 E.C., Consecrated on 28th August
1871, Bombay, 1972, p. 16.

32 « Quarterly Communication of the 29th August 1895 », in Proceedings of the Grand Lodge of all Scottish Freemasonry
in India (Bombay, 1886 - 1909). (The Library and Museum of Freemasonry, London). Dépét d’archives. Bibliothéque de
la Grande Loge Unie d’ Angleterre.

33 Jim MASSELOS, Indian Nationalism : A History, India, New Dawn History, 2005, p. 117.

3 Parliamentary Debates, in Eric HOBSBAWM ; Terence RANGER, éd., The Invention of Tradition, Cambridge, University
Press, 1983, p. 184.

% D.F. WADIA, History of Lodge Rising Star of Western India No. 342 S. C., Bombay, British India Press, 1912, p. 200.
% Le communalisme est un phénoméne assez propre a I'Inde, qui se traduit par I’'omniprésence dans le paysage politique
de mouvements fondés sur la communauté religieuse et/ou ethnique.

99



I11) DECENTREMENT ET RECENTREMENT: L’EMERGENCE D’UNE
FRANC-MACONNERIE INDIENNE

A la fin du XIX¢siécle, le portrait que I’on peut dresser de la franc-magonnerie
en Inde est celui d’une grande diversité des formes sous lesquelles elle se concrétisait.
Au prix de combats répétés et d’efforts sans relache, les indigénes, toutes confessions
confondues, étaient parvenus a se faire une place en loge. Leur intégration prit plusieurs
formes, de la loge mixte a la loge indigene. Cette pluralité des formes était due au fait
que I’ensemble des francs-macgons britanniques n’étaient pas préts a fraterniser avec les
Indiens. D’autre part, méme ceux qui I’étaient ne considéraient pas nécessairement les
Indiens comme leurs fréres a part entiere, malgré les incitations faites par les
administrateurs coloniaux et les autorités magonniques, en particulier eu niveau des
Grandes Loges meres, en faveur de la création de loges mixtes. Alors que les relations
politiques entre les Britanniques et les Indiens étaient de plus en plus compliquées et
tendues, la franc-magonnerie était mentionnée de maniere quasi-systématique, comme
un bon moyen d’apaiser ces tensions. En 1893, Lord Saltoun (1851-1933), visita le Raj
en sa qualité de Grand Maitre Adjoint de la Grande Loge d’Ecosse, et délivra un discours
dans lequel il décrivait I’intégration des Indiens comme « une question essentielle, mais
aussi, je pense, une réussite dont on doit se féliciter alors que la race desdits ‘gouvernants’
et la race desdits ‘gouvernés’ sont ainsi rassemblées au sein d’une union parfaite et
absolue, placée sous le signe de I’égalité et de la fraternité »%". Cette insistance croissante
sur le réle que pouvait jouer la franc-magonnerie comme ciment de I’unité impériale,
explique en grande partie le regain d’intérét des autorités magonniques pour les loges
mixtes. La loge Imperial Brotherhood No. 1041, fondée en 1908, avait ouvertement pour
objectif de réunir les Indiens et les Britanniques autour d’un projet impérial
commun : « Nous pensons que le fait de renforcer I’ impérialisme a travers I’Inde, grace
aux vertus cecuméniques et a 1’influence humanisante de la franc-magonnerie, pourrait
avoir les conséquences favorables que nous attendons »%8,

Le poéme de Rudyard Kipling intitulé « The Mother Lodge », qui semble pourtant
vanter la capacité de la loge magonnique a transcender les distinctions sociales et raciales,
illustre parfaitement la logique a I’ceuvre : « A I’extérieur — ‘Sergent ! Monsieur ! Salut !
Salam I” A Iintérieur — “Frére’, et ¢a ne fait aucun mal. Nous nous réunissions sur le
niveau et nous nous séparions sur I’équerre ; Moi j’étais second diacre la-bas dans ma
loge mére ! »*, Kipling ne voyait aucun inconvénient a partager I’espace de la loge avec
des Indiens, précisément parce qu’il considérait que cela ne remettait nullement en
question les hiérarchies coloniales du monde profane. Les subterfuges que furent le
cloisonnement entre le monde initiatique et le monde profane, ou bien les loges indigenes,
engendrerent une franc-magonnerie plus adaptée a la société coloniale au sein de laquelle
les conceptions hiérarchiques étaient d’une importance capitale. Reste la question de
savoir si la franc-magonnerie parvint a promouvoir de meilleures relations, des relations
plus équitables entre les francs-macons britanniques et leurs fréres indiens ? Dans le
discours gqu’il prononga @ Bombay en mars 1877, K. R. Cama, une figure emblématique
de la communauté parsi, semblait le penser :

87 « Quarterly Communication 6th April 1893 », in Proceedings of the Grand Lodge of All Scottish Freemasonry in India,
The Library and Museum of Freemasonry, London. Dépot d’archives. Bibliothéque de la Grande Loge Unie d’ Angleterre.
% Lodge « Imperial Brotherhood », No. 1041 (S. C.) : Golden Jubilee Souvenir, Bombay, 1958, p. 30. Dépot d’archives.
Bibliothéque de la Grande Loge Unie d’ Angleterre.

% Rudyard KIPLING, « The Mother Lodge », in Rudyard Kipling, The Works of Rudyard Kipling, Ware, Wordsworth
Editions Limited, 1994, p. 460.

100



« Ainsi, la louable volonté de faire émerger un esprit bienveillant, amical et tolérant
entre les deux grandes classes, I'Européen et I’indigene, qui n’ont pas d’autres
opportunités ni d’autres lieux ou ils peuvent se fréquenter dans les conditions
avantageuses qu ‘offre la franc-magonnerie, prend forme dans nos loges magconniques
et constitue un des principaux avantages de notre sainte institution »°.

Le fait que Cama congoive I’union des peuples sous la banniere de la franc-
magonnerie, une institution occidentale dont I’engagement en faveur de I’impérialisme
n’est plus & démontrer, pourrait assez facilement s’interpréter comme le triomphe de
I’acculturation. Cependant, le cas de la franc-magonnerie complique quelque peu
I’équation. Le fait méme que le discours de Cama ait été prononcé a I’occasion des
festivités maconniques organisées pour le Jamshedi Navroz, la féte de célébration du
nouvel an parsi, ne fait que démontrer I’emprise grandissante des peuples indiens sur le
fait magonnique local.

A Bombay, la scéne magonnique était pour le moins éclectique et traversée de
contradictions. La majorité des loges étaient toujours exclusivement composées de
Britanniques. La distinction entre ‘franc-maconnerie européenne’ et ‘franc-magonnerie
indigéne’ était bien établie, comme en atteste la correspondance publiée dans le Masonic
Mirror en avril 1866 :

« Il ne fait nul doute que dans une loge entiérement composée d’hindous ou de
musulmans, qu ‘elle soit indigéne ou devenue indigéne, on doit pouvoir s attendre a ce
que les hindous et les musulmans prétent serment sur le Coran ou le livre sacré des
Hindous. Mais comme aucun chrétien ne reconnait le caractere sacré et contraignant
de I'un ou de l’autre, aucun chrétien ne peut véritablement étre admis dans ces loges
et doit nécessairement se tourner vers une loge dans laquelle le Volume de la Loi Sacré
est fort heureusement toujours ouvert parmi nous »*2,

Cette distinction était d’ailleurs fortement encouragée par la Grand Lodge of
Scottish Freemasonry in India. En 1888, les officiers du district de Bombay
recommanderent ainsi qu’une séparation claire soit maintenue entre la franc-magonnerie
indigéne et la franc-magonnerie européenne: «[...] alors qu’il existe des loges
spécialement congues pour les indigénes, la plus grande prudence et la plus grande
attention s’imposent face a la possibilité d’initier des indigénes dans les loges composées
majoritairement ou entiérement de fréres européens »*3. Certaines loges, comme la loge
St. George No. 549, une des plus prestigieuses de Bombay, restreignaient ouvertement
leur accés aux seuls candidats européens. Cela ne veut pas dire que tous les membres de
la loge étaient hostiles a I’intégration des Indiens, au contraire. C’est vers le deuxiéme
surveillant de la loge St. George, Thomas Diver, que les parsis s’étaient tournés pour
solliciter son aide dans la constitution de la loge indigéne Eastern Star*. A Calcutta, la
loge Perseverance, qui avait initialement refusé d’intégrer Maneckji Cursetji, méme
apres qu’il ait été initié a Paris en 1843, fit le choix de I’ouverture dans les années 1880,

40 K.R. CAMA, A Discourse on Freemasonry among the Natives of Bombay, Bombay, Times of India Steam, 1877, p. 5.
“1 D. F. WADIA, History of Lodge Rising Star of Westem India No. 342 S. C., Bombay, British India Press, 1912, p. 193.
42 The Freemasons’ Magazine and Masonic Mirror [en ligne] (avril 1866) : 9. Disponible sur Masonic Periodicals
Online : http : /AMwww.masonicperiodicals.org.

4 «Quarterly Communication of the 28th day of July 1888 », in Proceedings of the Grand Lodge of all Scottish
Freemasonry in India, Bombay, 1886-1909, The Library and Museum of Freemasonry, London, 1909.

* The Freemasons’ Magazine and Masonic Mirror [en ligne] (octobre 1869) : 14. Disponible sur Masonic Periodicals
Online : http : /immw.masonicperiodicals.org.

101



en initiant plusieurs candidats indiens*. Pourtant, le tournant du siécle fut marqué par la
création de la loge Zoroaster No. 800, était tout autant confessionnelle et encore plus
exclusive. Le nom qui lui fut donné, celui du prophéte et fondateur du zoroastrisme, la
religion des parsis, ainsi que la devise qu’elle adopta, « Humata, Hukhta, Hvarshta »
(pensées pures, mots purs et actions pures), suffit a le prouver“é. Les parsis qui fondérent
cette loge concevaient indiscutablement leur initiative comme une forme de célébration
de leur foi. D’autre part et exception faite du premier Vénérable Maitre européen,
I’ensemble des VVénérables Maitres de cette loge pendant I’ere coloniale furent des parsis,
comme I’ensemble de ses membres*’. Pour devenir membre de cette loge, il fallait donc
étre parsi. Par conséquent, la loge Zoroaster fut sans doute la plus proche de ce que I’on
pourrait considérer a juste titre comme une loge sectaire. De toute évidence, les loges
indigénes et confessionnelles continuérent de fleurir a Bombay, comme dans les autres
districts indiens.

Le district de Madras ouvrit sa premiére loge indigene, la loge Carnatic No. 2031,
en 1883. La loge fut constituée par douze Indiens de différentes confessions, dont la
majorité était hindoue. Tous étaient membres de loges mixtes qui opéraient alors dans le
district de Madras*®. Le fait méme qu’ils déciderent de constituer une loge destinée aux
seuls Indiens tend a suggérer qu’ils n’étaient pas satisfaits par la fagcon dont ils étaient
traités dans les loges existantes. La lettre adressée par Pulney Andy (1831-1909), le
premier indien a recevoir un dipléme britannique en médecine et pere fondateur de la
loge, confirme cette premiere hypothese :

« Le sentiment général semble étre que les indigénes peinent toujours a intégrer la
franc-macgonnerie et qu 'un grand nombre des fréres qui sont parvenus a accéder a ce
privilege, ont trés vite découvert que leurs possibilités d ‘avancement étaient nulles, ce
qui les a forcés a se détacher de leurs loges pour en former de nouvelles, destinées
principalement & leurs concitoyens »*°.

Andy considérait trés clairement la création d’une loge indigéne comme la seule
maniére d’échapper aux obstacles que les Britanniques mettaient sur leur chemin. A cet
égard, I’existence de loges indigénes contribua sans doute & rapprocher la franc-
maconnerie de son idéal d’universalisme et d’égalité. Pulney Andy étaient d’ailleurs de
ceux qui concevaient la loge magonnique comme le meilleur moyen de « niveler toutes
les différences raciales entre les gouvernants et les gouvernés » au nom du « lien de
Fraternité Universelle »®°. En revanche, force est de constater un certain décalage entre
la pratique et la rhétorique. En effet, lors du banquet de consécration, les membres
Indiens de la loge prirent leurs rafraichissements a I’écart des fréres européens qui leur
rendaient alors visite 5. Cette pratique était en contradiction totale avec I’idéal
magonnique d’universalisme et d’égalité et ne manqua pas de provoquer I’émoi. Pourtant,

5 By-laws of Lodge Perseverance No. 338 (S.C.) : to which are added a brief history of the lodge, list of members, etc,
The Library and Museum of Freemasonry, London, 1897.

46 « Quarterly Communication 28th April 1894 », in Proceedings of the District Grand Lodge of Bombay, The Library
and Museum of Freemasonry, London, 1909.

47 \ahid Jalil FOZDAR, Constructing the « Brother » : Freemasonry, Empire and Nationalism in India, 1840-1925 (PhD
diss., University of California, Berkeley, USA, 2001, p. 458 (Thése).

48 T. V. MUTHUKRISHNAN, History of the Carnatic Lodge No. 2031 E.C., 1883-1993, Madras, 1933, p. 51.

49 Ibid., p. 6.

% bid., p. 10.

5! Ibid., p. 13.

102



la loge Carnatic était un modéle de pluralité religieuse puisqu’elle était constituée
d’Indiens de toutes les confessions, et de chrétiens.

La formation de la loge Carnatic No. 2031, de Madras, constitue un exemple
emblématique de la capacité des francs-macons indiens a s’organiser et a faire valoir
leurs droits dans le cadre des Constitutions. Face aux préjugés dont il estimait que les
hindous étaient victimes, Pulney Andy avait pris I’initiative d’écrire aux douze fréres
hindous de Madras pour leur proposer d’unir leurs efforts afin d’ouvrir une nouvelle loge,
dont I’objectif serait « [...] d’atténuer et de niveler les différences de races entre les
gouvernants et les gouvernés »%. De ce point de vue les loges indigénes, méme si elles
constituent un compromis de I’idéal fondateur d’universalisme et d’égalité, contribuérent
a faire émerger une franc-maconnerie indienne d’une diversité sans précédent. Malgré
les discriminations dont ils faisaient I’objet, les Indiens continuérent d’affluer et furent
de plus en plus nombreux dans les loges indiennes. En 1872, sur les 532 francs-magons
de toutes obédiences confondues que comptait la ville, au moins 115 étaient Indiens®3,
Ces chiffres ont beau n’avoir qu’une valeur indicative puisqu’ils ne concernent que la
ville de Bombay, ils n’en révélent pas mois une hausse spectaculaire du nombre
d’Indiens francs-macgons a I’échelle du Raj. Par ailleurs, les grandes loges de district
comptaient de plus en plus d’officiers indiens. Comme le rappela Dadabhai Naoroji lors
d’une tenue de la Yarborough Lodge No 810 de Brighton, ¢’est le Grand Maitre Richard
Barton qui le premier prit I’initiative d’accorder des offices de la Grande Loge de District
aux Indiens : « [...] c’est lui qui ouvrit le premier et de maniére systématique, I’acces de
la Grande Loge d’Inde aux indigénes »°*. Parmi les premiers Indiens qui furent nominés
par Barton, on trouve K. R. Cama, l’auteur du discours cité plus haut, qui occupa
plusieurs offices a la Grande Loge de District jusqu’a étre nommé Substitut du Grand
Maitre Provincial en 1868%. En 1871, sur les 30 officiers que comptait la Grande Loge
d’Inde de I’Ouest, huit étaient indiens®®. Comparativement, en mars 1876, la Grande
Loge de District du Bengale en comptait trois, a savoir W.C. Bonnerjee, Grand
Registraire, Prosonno Coomar Dutt, Grand Maitre de Cérémonie, et Nobin Chand Bural,
Grand Maitre Porte-Banniére’. Aux yeux des francs-magons indiens, il parait évident
que ces hominations pouvaient étre interprétées comme une preuve de confiance autant
qu’une preuve de veéritable parité.

La forte hausse du nombre de francs-magons dans les loges indiennes
s’accompagna par ailleurs d’un véritable processus de vernacularisation des loges. A titre
d’exemple, la loge Hyderabad No 787, ouverte en 1893, conduisait I’ensemble de son
rituel en ourdou, ce qui est emblématique du fait que les langues vernaculaires avaient
progressivement fait leur entrée en franc-magonnerie. Cela vaut pour les loges indigénes,
mais aussi pour les loges mixtes, comme en atteste le fait qu’une chanson ait été entonnée
en parsi par les membres de la loge Orion in the West No 415 de Pune, en septembre
1889, a I’occasion de la venue du prince Arthur, duc de Connaught et Grand Maitre du

%2 |bid., p. 6.

53 Masonic Register for Bombay : English and Scottish Constitution, 1872 (The Library and Museum of Freemasonry,
London). Dép6t d’archives. Bibliotheque de la Grande Loge Unie d’ Angleterre.

% D. F. WADIA, History of Lodge Rising Star of Western India No. 342 S. C. Bombay, British India Press, 1912, p. 167.
% Ibid., p. 315.

%6 Masonic Register for Bombay : English and Scottish Constitution, 1872 (The Library and Museum of Freemasonry,
London). Dép6t d’archives. Bibliotheque de la Grande Loge Unie d’ Angleterre.

57 « Quarterly Communication of the 21% March 1876 », in Proceedings of the Provincial Grand Lodge of Bengal (The
Library and Museum of Freemasonry, London). Dép6t d’archives. Bibliothéque de la Grande Loge Unie d’ Angleterre.

103



District de Bombay®®. Mais ce processus, par lequel certains éléments des cultures
locales vinrent se greffer au rituel magonnique pour engendrer une franc-magonnerie
nouvelle, le produit d’une forme de « créolisation », pour reprendre le terme d’Edouard
Glissant, allait bien au-dela de la simple question des usages linguistiques en loge®. Le
processus de vernacularisation des loges indiennes trouve ses origines dans les loges
indigénes, comme la loge Rising Star of Western India No 342, ou germa I’idée de
célébrer le Jamshedi Navroz. C’est K.R. Cama en personne qui soumit I’idée a la loge
en 1874, en faisant valoir que « le Jamshadi Navroz est lié a la franc-magonnerie en cela
qu’elle incite ceux qui y participent a s’intéresser a I’étude de la nature et des sciences,
en particulier I’astronomie »%. Au méme moment, le livre sacré des différentes
communautés avait fait son apparition sur I’autel, au coté de la Bible. A Bombay, dans
les années 1880, la Grande Loge d’Inde de I’Ouest créa de toutes pieces deux nouveaux
offices, le Grand Koran Bearer (Le Grand Porteur du Coran) et le Grand Zend Avesta
Bearer (Le Grand Porteur du Zend Avesta)®L. En fait, dés 1875, lors de la cérémonie de
pose de la premiére pierre du Elphinstone Dock, a Bombay, en présence du Prince de
Galles, le Zend Avesta figurait parmi les artefacts utilisés®?. La présence de I’ensemble
des livres sacrés indiens dans le rituel magonnique était tout aussi importante pour les
membres indiens. En 1881, lors d’une visite & la loge Hiram No. 1784, O.A., de Bombay,
P. M. Jeejeebhoy, porta a I’attention de la loge que I’absence du Zend Avesta aux cotés
de la Bible était problématique : « Il déclara que dans les loges parsis, I’usage voulait
que les deux volumes [la Bible et le Zend Avesta] soient ouverts et qu’il devrait toujours
en étre de méme dans la loge Hiram, puisqu’elle comptait plusieurs membres parsis »%2.
La multiplication des éléments de culture locale qui venaient se greffer au rituel
magonnique relevait incontestablement d’une volonté forte des populations locales de
s’approprier I’espace de la loge. En parallele, les francs-magons indiens reprirent bien
souvent le mythe d’une franc-magonnerie orientale antique que les Britanniques avaient
alimenté dans les années 1840. Dans son discours a la Yarborough Lodge, en 1868,
Dadabhai Naoroji confirma cette tendance chez les parsis : « Les jeunes parsis sont tout
juste rentrés en franc-macgonnerie et déja ils ont I’arrogance de prétendre que méme s’ils
ne I’ont pas inventée, ils sont les fréres magons d’un temps plus ancien »%,

Dés sa création, la franc-magonnerie s’opposa a toute forme de dogme. Son faible
contenu idéologique et I’adaptabilité de ses structures furent la clé de sa diffusion
fulgurante. L ’expansion impériale offrit aux grandes loges britanniques une opportunité
sans précédent d’étendre leur influence. Lorsqu’elles firent leur entrée dans le sous-
continent indien, les loges magonniques se confronterent & une diversité sans précédent.
Les premieres initiations d’Indiens passérent relativement inapercues. Mais dans la
deuxiéme moitié du XIX® siécle, alors que le nombre d’Indiens qui se présentaient aux

% Périodique: The Freemason [en ligne] (septembre 1889):9. Disponible sur Masonic Periodicals
Online : http : /imww.masonicperiodicals.org/

% Edouard GLISSANT, Traité du Tout-Monde, Paris, Gallimard, 1997, p. 194.

€ D, F. WADIA, History of Lodge Rising Star of Western India No. 342 S. C. Bombay, British India Press, 1912, p. 193.
61 Périodique: The Freemason [en ligne] (novembre 1888):10. Disponible sur Masonic Periodicals
Online : http : //mmvw.masonicperiodicals.org/.

82 « Laying the foundation-stone of the Prince’s Dock, Bombay, with Masonic Honours, 11 November 1875 », in-
Proceedings of the District Grand Lodge of Bombay (The Library and Museum of Freemasonry, London). Dép6t
d’archives. Bibliothéque de la Grande Loge Unie d’ Angleterre.

83 K. GOPALASWAMI ; S. K. AIYER, History of the District Grand Lodge of Bombay, 1861-1961, Bombay, 1961, p. 20.
64 Dadabhai Naoroji, cité par D. F. WADIA, History of Lodge Rising Star of Western India No. 342 S. C., Bombay, British
India Press, 1912, p. 167.

104



portes des loges ne cessait de croitre, la franc-magonnerie devint alors le laboratoire de
nouveaux rapports sociaux. Au tournant du siécle, franc-magonnerie indienne était sans
doute plus diversifiée que jamais, mais tout autant compartimentée. Les loges mixtes
n’étaient pas devenues la norme, alors que les loges indigénes se multipliaient. La franc-
maconnerie indienne célébrait systématiquement sa diversité raciale et religieuse, cette
méme différence que I’Etat colonial mettait alors en exergue pour faire valoir sa
[égitimité. Les Indiens qui étaient parvenus a intégrer la franc-magonnerie au sein de
loges mixtes ou de loges indigénes étaient conscients qu’il ne s’agissait la que des
prémices de la reconnaissance et que I’égalité restait a conquérir.

A travers le débat sur I’admissibilité des indigénes, on voit se dessiner une tension
majeure eu sein de la franc-maconnerie indienne, entre d’une part, son idéal
d’universalisme et d’égalité, et de I’autre la tentation de I’exclusion, au nom du postulat
de supériorité qui constituait le fondement de I'impérialisme britannique % .
L admissibilité des Indiens ne faisait pourtant pas I’unanimité et les solutions qui furent
trouvées étaient clairement destinées a satisfaire tous les partis. La création de ‘loges
indigénes‘ définit ainsi un nouveau modéle de loge, qui présentait une ambivalence
profonde vis-a-vis des objectifs affichés dans les Constitutions d’Anderson. A bien des
égards, on peut considérer ces loges comme un compromis, un subterfuge méme,
puisqu’elles permirent & bon nombre de francs-magons britanniques de ne jamais
véritablement affronter le probléme de la mixité raciale. La frontiére tracée par la franc-
maconnerie entre le « monde initiatique » (I’espace de la loge) et « le monde profane »
(I’espace en dehors de la loge), facilita grandement la tache aux francs-magons
britanniques lorsqu’il s’est agi de fraterniser avec les populations locales. En effet,
comme Kipling le rappelait si bien dans son poéme « The Mother Lodge », si les clivages,
notamment entre colonisateur et colonisé, n’avaient plus lieu d’étre en loge, cela ne
devait altérer en rien leur validité dans le monde profane®. Définir les limites du
fraternalisme maconnique consiste donc a délimiter la frontiere qui sépare ces deux
espaces. Cette frontiére n’est pas immuable, au contraire, elle est tributaire de I’évolution
historique et géographique de la franc-magonnerie. L’exploration des limites du
fraternalisme magonnique passe nécessairement par un examen des pratiques d’inclusion
et d’exclusion en contexte, parce qu’elles se dessinent au gré de I’histoire des loges
magonniques des fles britanniques & I’Inde coloniale. Si elle peut prétendre & un héritage
des Lumiéres, dont elle est sans conteste la création, la franc-magonnerie est avant tout
une ressource sociale dont le fonctionnement et les fins variérent d’une époque a I’autre.
Par conséquent, il faut impérativement se prémunir contre le travers qui consisterait a
considérer la franc-magonnerie comme une organisation atemporelle. Au fil du temps
elle fut soumise a des mutations qui parfois I’éloignérent, parfois la rapprochérent de son
idéal originel et de ses fonctions premieres, telles qu’elles sont couchées par écrit dans
les Constitutions.

Quoi qu’il en soit, les Indiens lui trouvérent tres vite de nouvelles fonctions.
Lorsque le mouvement nationaliste prit de I’ampleur, la parité qu’ils étaient parvenus a
obtenir en loge stimula sans aucun doute leur désir de faire valoir leurs droits en dehors
de la loge. Dans une certaine mesure, les loges maconniques contribuérent au
mouvement nationaliste indien en fournissant a leurs membres indiens I’opportunité de

8 Jessica HARLAND-JACOBS, Builders of Empire : Freemasonry and British Imperialism, 1717-1927, Chapel Hill,
University of North Carolina Press, 2007, p. 239.

8 Rudyard KIPLING, « The Mother Lodge », in Rudyard Kipling, The Works of Rudyard Kipling (Ware : Wordsworth
Editions Limited, 1994, p. 460.

105



faire I’expérience de I’égalité et de la démocratie avant I’heure, contribuant ainsi a
éveiller leurs aspirations démocratiques. Cela explique qu’un grand nombre de membres
des associations politiques indiennes, notamment le Congrés national indien, aient été
francs-macons et membres des loges indigénes. C’est avant tout dans les coulisses du
mouvement nationaliste indien qu’on peut situer le role de la franc-magonnerie. Comme
dans la plupart des bouleversements sociaux a laquelle elle est souvent associée, son
influence ne fut donc qu’indirecte. Peut-étre faut-il y voir le secret de sa pérennité.

BIBLIOGRAPHIE COMPLEMENTAIRE

By-laws of Lodge Perseverance No 338 (S.C.) : to which are added a brief history of the
lodge, list of members, etc. Bombay, 1897.

Extract from the Proceedings of the Provincial Grand Lodge of Bengal, 24th June 1865.

Kipling, Rudyard, The Collected Poems of Rudyard Kipling, New edition, Ware,
Wordsworth Editions Ltd, 1999.

Letter from the United Grand Lodge of England to the Provincial Grand Lodge of Bengal,
2nd July 1842 (United Grand Lodge of England : Indian Correspondence, HC 17/D/28).

Letter from John Grant to the Grand Lodge of England, 30th November 1840 (United
Grand Lodge of England : Indian Correspondence, HC 17/D/24).

Letter from the Provincial Grand Lodge of Bombay to the United Grand Lodge of
England, 13" May 1864 (United Grand Lodge of England : Indian Correspondence,
Unreferenced Material).

Lodge « Imperial Brotherhood », No. 1041 (S. C.) : Golden Jubilee Souvenir. Bombay, 1958

Masonic register for Bombay : English and Scottish Constitution, 1872, London, The
Library and Museum of Freemasonry, NJE 16 MAS.

Masselos, Jim. « Tilak, Bal Gangadhar (1856-1920) », Oxford Dictionary of National
Biography, Oxford University Press, 2004 ; online edn, May 2007.

Proceedings of the Provincial Grand Lodge of Bengal (United Grand Lodge of
England : Indian Correspondence, Unreferenced Material).

Proceedings of the Grand Lodge of all Scottish Freemasonry in India. Bombay, 1886 - 1909.

The Cornwall Chronicle, Saturday 29 February 1860, 2 (Trove - National Library of
Australia). Disponible sur http : //nla.gov.au/nla.news-article65989090

The Freemason [en ligne] (septembre 1889).

The Freemasons’ Magazine and Masonic Mirror [en ligne] (décembre 1863).
The Freemasons’ Magazine and Masonic Mirror. [en ligne] (avril 1866).

The Freemasons’ Quarterly Review. London : Sherwood, Gilbert and Piper, 1840.

The Masonic Record of Western India Vol. I. Bombay : Education Society’s Press, 1864-1865.

106



