
 17 

LE RAMANENJANA : DE LA PSYCHIATRISATION 

À UNE RELECTURE PAR L’HISTOIRE 

 

Raphaël GALLIEN 

Doctorant en histoire 

Université Paris Cité – CESSMA-UMR 245 

 

Résumé : En 1863, un épisode de possession appelé ramanenjana secoue les Hautes-

Terres centrales de l’île de Madagascar. Plusieurs centaines de personnes, 

majoritairement des femmes, se regroupent au rythme de la transe sur les tombeaux et 

pierres sacrées. En quelques semaines, les troubles atteignent la capitale et mènent à la 

chute du souverain alors en place, Radama II. Si cet épisode est aujourd’hui bien connu, 

cet article revient sur sa place dans la littérature médicale et l’enjeu qu’un tel évènement 

représente dans l’histoire contemporaine de Madagascar. En nous plaçant sur la longue 

durée, on découvre que le ramanenjana a constitué un point de rencontre pour la 

psychiatrie alors naissante sur l’île. Mieux encore, la lecture opérée par les médecins 

offre de précieux indices quant à l’épaisseur sociale de cette manifestation et les horizons 

politiques sous-jacents. 

Mots-clés : folie, possession, médicalisation, psychiatrie, politique, Madagascar 

Abstract: In 1863, an episode of possession called ramanenjana shook the Central 

Highlands of the island of Madagascar. Several hundred people, mostly women, gathered 

to the rhythm of the trance on tombs and sacred stones. Within a few weeks, the unrest 

reached the capital and led to the fall of the then ruler, Radama II. If this episode is well 

known today, this article will review its place in the medical literature and the stakes that 

such an event represents in the contemporary history of Madagascar. By looking at the long 

term, we discover that the ramanenjana constituted a meeting point for psychiatry, which 

was then emerging on the island. Moreover, the reading made by the doctors offers precious 

clues to understand the social depth of this event and the underlying political horizons. 

Keywords: madness, possession, medicalization, psychiatry, politics, Madagascar 

 

En 1863, dans la région des Hautes-Terres centrales, en périphérie 

d’Antananarivo, des centaines de personnes, majoritairement des jeunes femmes et des 

esclaves (andevo), entrent dans une possession collective appelée ramanenjana qui 

surprend les autorités du pays. Qu’il s’agisse des missionnaires européens ou des élites 



18 

merina, aucun n’avait vu se soulever ces populations rurales, majoritairement issues des 

classes les plus défavorisées. En quelques jours, elles se regroupent sur les tombeaux et 

pierres sacrées, au rythme des tambours et des valihas, paraissent porter sur leur tête des 

fardeaux imaginaires, dans une raideur caractéristique du phénomène, et invectivent les 

personnes placées sur leur chemin, notamment celles perçues comme méprisant les 

traditions et l’héritage des ancêtres. Ces évènements interviennent deux ans après la mort 

de la reine Ranavalona Ire qui, durant son règne (1828-1861), a souhaité purger le pays 

de toute présence étrangère, qu’elle perçoit comme une menace pour l’avenir du royaume. 

Indésirables, les derniers missionnaires de la London Missionary Society (LMS) quittent 

l’île en 1835. Entre 1845 et 1854, le royaume est fermé aux étrangers, avant une timide 

réouverture des ports. À la mort de Ranavalona Ire, en 1861, c’est son fils Radama II qui 

lui succède. Libre-penseur, il s’engage dans une politique inverse, affichant un fort 

engouement pour l’Occident. Là où Ranavalona Ire avait défendu une politique 

protectionniste, dans le rejet de l’influence étrangère, lui plébiscite au contraire une 

politique libérale, attiré par le modèle du « despote éclairé ». Pour la première fois depuis 

une trentaine d’années, l’influence missionnaire réapparaît au grand jour et les Hautes-

Terres s’ouvrent de nouveau à la présence étrangère. Nombre d’héritages « traditionnels » 

sont remis en question au détriment d’une aristocratie locale menacée par la 

disqualification progressive de ses prérogatives. En affirmant être envoyés par l’ancienne 

souveraine, les possédés s’inscrivent donc d’emblée dans une opposition aux choix 

politiques promus par Radama II. Venus de l’Ambondrombe1  selon certaines rumeurs, 

d’Ambohimanga2 selon d’autres, les ramanenjana impressionnent surtout les témoins de 

l’époque par leur organisation en cortège3, se dirigeant vers les tombeaux et les pierres 

sacrées afin d’attester de la relation entretenue avec les ancêtres, à commencer par les rois 

et reines défunts, tout en invoquant une adresse directe à l’endroit de la monarchie merina. 

Les premières manifestations du phénomène apparaissent le 20 mars 1863, au 

lendemain du « Bain royal » (Fandroana) qui aurait dû se tenir la veille afin de marquer 

la nouvelle année malgache et le renouvellement d’un ordre symbolique vital pour la 

stabilité du monde merina4. Six jours plus tard, Antananarivo voit arriver les premiers 

                                                 
1 Montagne sacrée située au sud du pays betsileo qui abriterait en son sommet les ancêtres, royaux notamment : 

Sandra EVERS, Constructing History, Culture and Inequality: The Betsileo in the Extreme Southern Highlands 

of Madagascar. Leyde, Brill, 2002. 
2 Ville royale sacrée située à une vingtaine de kilomètres au nord-est de la capitale accueillant la tombe de 

Ranavalona Ire. Centrale dans la cosmogonie merina, la ville fut pendant longtemps interdite aux étrangers. Ce 

qui n’empêcha pas le missionnaire protestant William Ellis d’y pénétrer en janvier 1862, présence qui ô 
combien fut perçue comme une transgression grave et dangereuse. Un tel épisode a donc également alimenté 

l’inquiétude de certains Merina face à la menace de déstabilisation que pouvaient représenter les Européens et 

participer à l’émergence des ramanenjana. Sur Ambohimanga, voir : Susan KUS, “Ambohimanga: State 
Formation and the Symbolic Organization of Space”, Omaly Sy Anio, 1989-1990 (n°29-32), pp. 43-54 ; 

Charlotte Liliane RANDRIAMANANORO-RABESAHALA, Le site d'Ambohimanga-Rova : approche 

anthropologique de la civilisation merina (Madagascar), Paris, Le Publieur, 2006. 
3 La symbolique du cortège est importante à Madagascar, rappelant ici tout à la fois l’enterrement récent de la Reine, 

qui en a exigé un grandiose, et constituant un moyen pour témoigner collectivement d’un état de chose. Une telle 

symbolique constitue donc une véritable grammaire sous-jacente partagée entre Merina, sans qu’une prise de parole 
ne soit pour autant nécessaire – les ramanenjana, on le verra, étant d’ailleurs muets. Nous n’irons plus loin en ce qui 

concerne l’empreinte symbolique, esthétique et politique du « cortège » en pays merina, qui mériterait pourtant que 

l’on s’y arrête plus longuement. Notre objectif est ici de parvenir à une compréhension minimale des évènements pour 
ensuite mieux comprendre comment le discours médical a pu convoquer cet épisode. 
4 Célébration annuelle qui donne notamment lieu à une ablution royale devant permettre le renouvellement du 

hasina (énergie sacrée ; sacralité) et marque, à travers le culte rendu au corps du souverain, la réaffirmation de 
l’adhésion des sujets à l’ordre social et politique merina. En raison de la mort de la reine, et afin de marquer le 

deuil, la cérémonie fut repoussée. Sur le Bain royal voir : Louis MOLET, Le Bain royal à Madagascar. Explication 

de la fête malgache du Fandroana par la coutume disparue de la manducation des morts, Tananarive, Presses de 



 19 

possédés. Le 29 du même mois, des habitants de la ville commencent à se joindre à un 

collectif alors uniquement composé de personnes issues des campagnes. Du 5 au 25 avril, 

l’agitation se déplace à Ambohimanga. Le 25 avril, la foule gagne à nouveau 

Antananarivo qu’elle ne quittera plus jusqu’à la mort du souverain, le 11 mai suivant. 

Durant ces trois semaines, les ramanenjana montent quotidiennement au palais et à 

l’Académie royale 5 . La garde royale n’oppose qu’une faible résistance, tandis que 

Radama II tente d’apaiser la situation en obligeant, via une ordonnance royale, les 

habitants d’Antananarivo à saluer les possédés qu’ils croiseraient sur leur passage en 

ôtant leur chapeau. En l’espace de quelques semaines, c’est toute une capitale et, plus 

largement, les hautes sphères de la monarchie merina qui se retrouvent contraintes par 

une mobilisation collective jusqu’ici inédite. 

Cet épisode, qui se renouvelle, quoique de manière plus disparate, entre 1875 et 

1877, est aujourd’hui bien connu dans son déroulé 6 . Les missionnaires chrétiens, 

premiers témoins de ces évènements, ont laissé de nombreux écrits face à des 

mouvements remettant en question non seulement l’hégémonie du modèle qu’ils 

défendent, mais la légitimité même de leur présence dans le pays7 . Plus récemment, 

l’historienne Françoise Raison-Jourde, tout en en reconstituant la chronologie, a très bien 

montré les enjeux d’un phénomène qui s’inscrit dans un contexte d’intenses 

recompositions religieuses 8 . D’autres, comme l’anthropologue Louis Molet, ont 

également essayé de resituer ces évènements dans une symbolique plus large afin de les 

interroger à partir des représentations du monde malgache9. L’historien Gwyn Campbell 

a par ailleurs souligné le poids du facteur climatique dans le déclenchement du 

ramanenjana, alors que les années 1860 voient les épisodes de famine et de maladie se 

multiplier sur les Hautes-Terres de l’île10. 

Si ces faits sont donc connus, ils n’ont paradoxalement que très peu été resitués vis-

à-vis du discours et des représentations médicales qui se développent au même moment et 

tout au long de la seconde moitié du XIXe siècle à Madagascar, notamment à travers la 

présence des missionnaires britanniques et français. Si le contexte religieux et 

environnemental constitue un jalon indispensable à la compréhension du ramanenjana, la 

question de la pathologisation de ces épisodes se révèle également très précieuse pour 

comprendre ce qui s’opère réellement au sein de ces possessions et réinterroger la 

                                                 
l’Imprimerie luthérienne, 1956 ; Maurice BLOCH, « The Ritual of the Royal Bath in Madagascar: The Dissolution 

of Death, Birth and Fertility », in David CANNADINE et Simon PRICE (dir.), Rituals of Royalty: Power and 

Ceremonial in Traditional Societies, Cambridge, Cambridge University Press, 1987, pp. 271-297 ; Pier M. 
LARSON, « A Cultural Politics of Bedchamber Construction and Progressive Dining in Antananarivo: Ritual 

Inversions During the Fandroana of 1817 », Journal of Religion in Africa, 1997/27 (n°3), pp. 239-269. 
5 Ouverte le 5 décembre 1862, l’Académie royale est un lieu de libre pensée voulu par Radama II, où au chant, 
à la poésie et à la danse s’ajoute l’exercice des mathématiques, de la physique, de la théologie ou de la 

philosophie. Le lieu incarne l’esprit de disputatio dont était friand le roi qui, selon certains, se pensait bien plus 

prophète-philosophe, que chef d’État. 
6 Pour un retour exhaustif sur la chronologie et les sources disponibles sur ces évènements, nous renvoyons au 

premier chapitre du travail de thèse que nous menons actuellement. 
7 Outre les récits proposés par les missionnaires dans la correspondance qu’ils entretiennent avec leur hiérarchie, 
l’une des descriptions religieuses les plus complètes se trouve dans : James SIBREE, Madagascar et ses 

habitants. Journal d’un séjour de quatre ans dans l’île, Toulouse : Société des livres religieux, 1873. 
8 Françoise Raison-Jourde, « Les ramanenjana, une mise en cause populaire du christianisme en Imerina, 
1863 », Asie du Sud-Est et monde insulinde, 1976/7 (n°2-3), pp. 271-289 ; — Bible et pouvoir à Madagascar 

au XIXe siècle. Invention d’une identité chrétienne et construction de l’État, Paris, Karthala, 1991. 
9 Louis MOLET, La Conception malgache du monde du surnaturel et de l’homme en Imerina (II tomes), Paris, 
L’Harmattan, 1979. 
10 Gwyn CAMPBELL, « Crisis of Faith and Colonial Conquest: The Impact of Famine and Disease in Late 

Nineteenth-Century Madagascar », Cahiers d’Études Africaines, 1992/32 (n°127), pp. 409-453. 



20 

profondeur sociale et politique de l'épisode. Plus largement, il s’agit ici de montrer 

comment le ramanenjana, à partir de la confrontation de différentes hypothèses médicales, 

s’est fait le lieu privilégié des premières investigations psychiatriques à Madagascar. A 

posteriori, ces évènements ont en effet nourri une nosographie médicale plus ou moins 

propre à la Grande Île et furent mobilisés par des médecins, français mais surtout malgaches, 

pour approcher les ressorts psychiques du monde merina. Le ramanenjana n’a ainsi cessé 

d’être remobilisé tout au long du XXe siècle, donnant lieu à de nombreux écrits qui 

constituent pour l’historien autant de précieux indices pour interroger à la fois les enjeux 

médicaux qu’ils recoupent et l’épaisseur politique d’une manifestation sociale. Dans un 

second temps, c’est également revenir sur la profondeur sociale d’un mouvement qui se 

révèle bien moins inintelligible que d’apparence et qui apparaît comme structurant jusque 

dans les représentations les plus contemporaines. 

I) D’UNE LECTURE RELIGIEUSE À UNE LECTURE MÉDICALE 

Dans la suite immédiate de l'épisode, ses descriptions sont surtout le fait des 

missionnaires présents dans la région. Si l’adresse principale se fait en direction de la 

monarchie merina, les ramanenjana, dans les faits, visent également la présence 

européenne et l’hégémonie d’un discours chrétien qui se déploie avec l’arrivée au pouvoir 

du souverain Radama II. Nombreux sont ainsi les chrétiens, notamment venus de France 

ou d’Angleterre, à devoir se cacher à l’approche de celles et ceux qui se présentent comme 

possédés. Par exemple, le père de La Vaissière consigne dans son journal avoir été averti 

quelques heures avant l’entrée des ramanenjana dans la capitale d’une 

« manifestation populaire où les blancs peuvent être en danger. Il nous faut nous 

rallier tous au consulat. Je suis allé en toute hâte prendre les Sœurs et les conduire 

chez le consul. J’ai retiré le Saint Sacrement de leur chapelle, j’ai dû le garder 

toute cette nuit-là passée sans sommeil, contre ma poitrine trop heureuse. 

Cependant le jour vint sans amener aucun incident »11. 

Le fait que le ramanenjana mobilise les personnes les plus réfractaires à la 

religion chrétienne renforce la conviction des religieux qui s’accordent sur le fait que 

l’on « peine à rendre compte du seul point de vue de la science » ces épisodes qualifiés 

« d’hallucinations »12 . Rapidement, la figure démoniaque s’impose chez eux, qu’ils 

soient catholiques ou protestants, pour expliquer le phénomène : 

« Maintenant, quelle peut être la cause de cette singulière maladie ? Ici chacun 

abonde dans son sens ; plusieurs l’attribuent purement et simplement au démon, 

qui s’est révélé là comme il s’est révélé auparavant dans les tables tournantes, 

pensantes, etc. »13. 

Certains n’hésitent d’ailleurs pas à rapprocher ces épisodes de la fête des rameaux, 

non sans approximations dans le calendrier, afin de renforcer une lecture mystique des 

évènements et les rapprocher d’un retour aux morts que traduirait la réaffirmation du lien 

à la reine Ranavalona Ire14. Autre témoin, le père Jouen dresse quant à lui un parallèle 

entre l’entrée des possédés dans la capitale et celle de Jésus à Jérusalem, signant par cette 

                                                 
11 Camille de LA VAISSIERE, Histoire de Madagascar, ses habitants et ses missionnaires, Paris, V. Lecoffre, 
1884, p. 393. 
12 Annales de propagation de la foi. Recueil périodique des lettres des évêques et des missionnaires des 

missions des deux mondes, et de tous les documents relatifs aux missions et à l'Association de la propagation 
de la foi, 1864/36, p. 403. 
13 Ibid., p. 407. 
14 Camille de LA VAISSIERE, Histoire de Madagascar…, op. cit., p. 405. 



 21 

interprétation son incompréhension totale d’évènements qui précisément rejettent toute 

imposition ou image tirée de la Bible. On s’alarme ainsi que les possédés n’ont tenté 

« rien de moins que de faire quitter sa soutane [à un prêtre], le ramanenjana prétendant 

que la couleur noire l’offusquait »15 . En somme, tous s’inquiètent de la remise en 

question de la présence chrétienne sur l’île. 

Ces justifications religieuses ne sont toutefois pas exclusives. Plusieurs 

observateurs intègrent des considérations médicales alors en pleine expansion. Ainsi, si 

pour de nombreux missionnaires l’explication démoniaque est mise en avant, elle se 

traduit empiriquement par une « maladie qui agit sur les nerfs »16. D’autres vont plus 

loin, tel le célèbre missionnaire anglais James Sibree qui plaide pour une explication 

somme toute plus rationnelle, qu’il reprend du médecin Andrew Davidson17 : 

« Cette maladie se rattachait évidemment à des préjugés nationaux, politiques ou 

religieux, qui formaient un lien puissant et intime entre un grand nombre de 

personnes : ce qui explique le caractère épidémique de l’affection »18. 

De fait, le docteur Davidson est l’un des premiers à réarticuler ces épisodes aux 

enjeux sociaux et religieux qui jalonnent l’époque. Pour lui, ils s’inscrivent avant tout dans 

un moment politique particulier et doivent, pour être compris, être resitués dans leur 

contexte. Il est ainsi le premier qui, sans jamais s’opposer aux lectures religieuses, explique 

ces manifestations par le déclassement que connaissent les anciennes croyances malgaches 

face à la présence de plus en plus hégémonique du christianisme. En ce sens, il développe 

l’une des premières lectures psycho-pathologiques de ces évènements, en les resituant dans 

une représentation du monde certes peuplé d’irrationalité, mais manifestant une cohérence 

vis-à-vis des transformations religieuses qui accompagnent l’occidentalisation des élites 

merina. Ces premières interprétations se complexifient progressivement avec le regard 

appuyé de médecins qui usent de cette manifestation pour identifier des symptômes qui 

donneraient sens à une nosographie plus ou moins propre au phénomène. 

Dans les décennies qui suivent, et après les premières lectures de médecins 

missionnaires, des développements plus poussés sur le sujet se retrouvent dans la thèse 

en médecine de l’un des premiers médecins malgaches, le docteur Gershon Ramisiray19. 

Dans ses écrits, il offre une place à part à ce phénomène qu’il distingue d’autres 

manifestations nerveuses rencontrées en situation européenne. Sa démarche se révèle 

particulièrement intéressante en ce qu’elle développe une lecture qui s’affranchit d’une 

interprétation religieuse et ne se fait pas le simple calque du regard européen. Bien sûr 

sa formation, le fait qu’il ait suivi une grande partie de ses études à Paris, occidentalise 

de manière non négligeable son point de vue. Mais son interprétation ne saurait toutefois 

se résumer aux observations du passé. Tout en appréhendant cet épisode comme une 

« maladie nerveuse », il le distingue de l’hystérie (kasoa) ou de l’épilepsie (androbe)20. 

Avec lui, le ramanenjana ne signe pas seulement son entrée définitive dans les 

                                                 
15 Annales de propagation de la foi…, op. cit., p. 406. 
16 Camille de LA VAISSIERE, Histoire de Madagascar…, op. cit., p. 403. 
17 L’Écossais, membre de la LMS Andrew Davidson, est l’un des instigateurs de la médecine européenne à 
Madagascar. Dès 1862, il ouvre un premier dispensaire qui est officiellement transformé en hôpital trois ans 

plus tard. Il forme les premiers assistants médecins malgaches, notamment le prince Andrianaly et son cousin 

Rajaonah, et évolue dans la proximité de la cour merina. 
18 James SIBREE, Madagascar et ses habitants. Journal d’un séjour de quatre ans dans l’île, Toulouse, Société 

des livres religieux, 1873, p. 603. 
19 Gershon RAMISIRAY, Pratiques et croyances médicales des Malgaches, Paris : A. Maloine, 1901. Précisons ici que 
cet ouvrage constitue la publication de sa thèse. Sur le parcours de Ramisiray, voir Georges BOULINIER, « Ramisiray : 

un des premiers docteurs en médecine malgaches », Histoire des sciences médicales, 1995/29 (n°4), pp. 347-354. 
20 Ibid, pp. 91-95. 



22 

classements médicaux européens, mais redessine les contours de la maladie qu’il 

redéfinit à partir de sa symptomatologie sans chercher à la rabattre sur une pathologie 

existante. Ce que certains perçoivent comme des hallucinations ne sont pour lui rien 

d’autre qu’un registre d’expression face à l’empêchement d’un monde qui ne parvient 

pas à se réinventer, le ramanenjana constituant un « excellent moyen de donner issue à 

l’effervescence interne qui devenait funeste lorsqu’elle était violemment comprimée »21. 

Pour Ramisiray, le ramanenjana ne tire donc pas ses origines d’une seule condition 

clinique ou biologique, mais recoupe une série de manifestations ayant pour trait 

commun d’exprimer, à travers une certaine religiosité, des frustrations que les individus 

ne peuvent exprimer en tant que telles, en première personne. L’origine du trouble est 

donc avant tout à rechercher dans les recompositions sociales, religieuses et politiques 

qui nourrissent angoisses et tensions individuelles. Ce qui lui permet ainsi d’affirmer que 

le ramanenjana « trouve son explication dans le culte des ancêtres et le respect des 

tombeaux »22 , face à un présent progressivement devenu irreprésentable et où toute 

projection dans l’avenir semble impossible. 

Cette lecture, qui met au centre de la maladie l’ordre symbolique d’une société, 

ne fait pourtant pas l’unanimité. Quelques années après la soutenance de Ramisiray, une 

lecture concurrente émerge chez un autre médecin malgache, le docteur Andrianjafy qui 

soutient sa thèse de médecine en 1903 au sein de la Faculté de médecine de Montpellier. 

À la différence de Ramisiray, il ne se contente pas de consacrer un chapitre à la question 

du ramanenjana, mais bien l’entièreté de son travail 23 . Andrianjafy voit dans ces 

manifestations une manie aiguë qui, loin de toute contextualisation symbolique ou 

sociale, s’expliquerait par le paludisme. Plus que d’une hallucination, pour lui c’est bien 

d’une fièvre dont il s’agit qui, certes, dans un second temps, mais seulement dans un 

second temps, peut déclencher des crises hallucinatoires. Progressivement, le 

ramanenjana s’inscrit ainsi sur le registre de la maladie au sens « occidental » du terme, 

c’est-à-dire ayant un soubassement bio-morphologique. Andrianjafy est toutefois 

conscient des défis méthodologiques importants que pose un diagnostic rétrospectif, les 

documents consacrés aux possédés étant relativement peu nombreux et parcellaires. 

« La raison de cette insuffisance des documents relatifs au ramanenjana se trouve 

dans ce fait que les parents des malades ne consultent pas les médecins européens, 

pas plus que les médecins indigènes. Ils se contentent de leurs mpsikidy qui les 

adressent aux charmeurs, et ceux-ci, à leur tour, appliquent le traitement qui leur 

convient. Or, ce traitement consiste à se diriger secrètement vers les pierres sacrées, 

plus particulièrement à Ambaton-dRadama où les sorciers célèbrent à leur aise des 

rites que prohibait l’État malgache, et ces rites avaient pour but d’apaiser 

l’Andriananahary, génie de cette maladie, appelée encore Menabé »24. 

À travers son analyse, se perçoit toute la complexité d’un regard biomédical 

européen qui se heurte à un certain hermétisme nourri par un recours aux lectures 

« traditionnelles » d’une souffrance avant tout perçue par la population comme une 

sanction des ancêtres et la nécessité d’un retour à une forme d’équilibre symbolique. 

Mais si Andrianjafy évoque l’enjeu qu’a pu constituer « l’influence des passions 

religieuses ou politiques »25 , c’est pour mieux réaffirmer ensuite la cause infectieuse 

                                                 
21 Ibid. 
22 Ibid. 
23 ANDRIANJAFY, Le ramanenjana à Madagascar (choréomanie d’origine palustre), Montpellier, Imprimerie 
Delord-Boehm et Martial, 1902. 
24 Ibid., p. 9. 
25 Ibid., p. 11. 



 23 

sous-jacente au ramanenjana. Pour lui, nul hasard si le ramanenjana « se manifeste 

toujours à la saison pluviale [au] moment de la première récolte du riz (mena vary aloha) 

qui se fait parmi les mares d’eaux stagnantes, et à l’époque la plus chaude et la plus 

pluviale de l’année, c’est-à-dire à la période la plus malsaine »26. En somme, il défend 

une explication épidémo-organique de la maladie qu’il distingue selon trois variables. La 

première recoupe les « cas qui présentent des symptômes fébriles, avec mouvements 

choréiques disparaissant dès que le médecin intervient »27. La deuxième rassemble des 

personnes qui « présentent des symptômes fébriles et des manifestations choréiques, [à 

l’occasion d’un] vrai sabbat provoqué par le mpisikidy »28. Enfin, la troisième désigne 

des sujets atteints de « choréomanie subaiguë, semblable à l’alcoolisme aigu, 

caractérisée par de l’état fébrile, des mouvements choréiques et de la manie, sans 

l’intervention des sorciers »29 . Une telle partition et, plus largement, le reste de son 

argumentaire, laissent bien souvent le lecteur sceptique. Ses hypothèses semblent en effet 

relativement lointaines d’un réel travail clinique, se contentant avant tout de superposer 

aux manifestations locales les catégorisations européennes. Sur les cinq « cas » qu’il 

retient dans son travail de thèse pour appuyer son argumentaire – un échantillonnage qui 

rend déjà incrédule en termes de méthode, même pour l’époque – seuls deux sont le fruit 

de sa propre relecture. Deux autres ne traitent pas de la situation malgache, mais font 

office de comparaison, à partir de la situation rencontrée dans deux asiles français, avec 

l’objectif de démontrer l’universalité d’un trouble mental qui, sous couvert du 

ramanenjana, se retrouverait en réalité dans bon nombre de localités, notamment en 

Europe. Finalement, au fil de la lecture, on peine à saisir la cohérence de son 

argumentaire, ce que ne manquera pas de souligner le jury durant sa soutenance. Réserve 

qui ne l’empêche pas de proposer une solution thérapeutique à base de quinine et 

d’arsenic, chimie à l’époque promue dans tout traitement de phénomènes palustres. 

Les deux interprétations différentes de Ramisiray et Andrianjafy vont structurer 

le paysage médical du début du XXe siècle sur ces questions. À leur suite, nombreux sont 

les journaux, issus de la presse médicale mais pas exclusivement, à reprendre avec plus 

ou moins d’exhaustivité leur hypothèse. En 1903, dans La Revue scientifique qui compte 

parmi les plus importantes dans le champ scientifique français, le docteur Raymond 

Salamo consacre quatre pages à une synthèse au sujet du ramanenjana. Il résume : 

« Ramisiray, dans sa thèse, [a] voulu voir une forme épidémique d’hystérie […]. La 

théorie est défendable ; pourtant, il semble qu’Andrianjafy ait ramené les choses au 

point. Pour lui, le ramanenjana est une manifestation nerveuse du paludisme »30. 

Ainsi, progressivement, c’est l’explication bio-morphologique qui l’emporte sur 

les considérations plus analytiques défendues par Ramisiray. Les épisodes de 

ramanenjana viennent ainsi nourrir les développements théoriques d’un aliénisme 

naissant dans les colonies 31 . Qu’il s’agisse de catégoriser ces phénomènes dans un 

registre hystérique ou paludéen, l’ensemble des observations se base sur des indices 

approximatifs, bien à distance, contrairement à la thèse foucaldienne, d’une 

                                                 
26 Ibid., p. 11. 
27 Ibid., p. 37. 
28 Ibid. 
29 Ibid. 
30 A. R. SALAMO, « La choréomanie de Madagascar. Ramanenjana », La Revue scientifique, 11 juillet 1903, 
n°2, pp. 45-48. 
31  Raphaël GALLIEN, Le fou colonisé. Une histoire de l’institution psychiatrique en situation coloniale. 

Madagascar, 1900-1960, mémoire de master II en histoire, Université Denis Diderot-Paris VII, 2019, pp. 70-88. 



24 

épistémologie textuelle qui marquerait une rupture entre aliénisme et médecine32. Ainsi, 

Andrianjafy cherche par exemple à comprendre les causes du ramanenjana tout autant à 

partir de la « description de l’accès » que dans une lecture organiciste qui s’appuie sur 

la palpation des organes – « la rate était volumineuse, le foie dépassait de deux travers 

de doigt les fausses côtes » écrit-il 33 . On comprend ici que l’appréhension du 

ramanenjana participe à l’élaboration d’un discours aliéniste qui passe de l’identification 

d’un « groupement de symptômes » à la quête d’une « causalité cachée »34, sans toutefois 

que s’opère encore un hiatus entre organogénèse et psychogénèse. 

Ces relectures a posteriori du ramanenjana sont l’occasion d’une rencontre entre 

deux régimes d’appréhension de ce qui est en train de devenir, à travers le regard des 

médecins, une maladie psychique. Loin d’une appréhension déterminée des évènements, 

les épisodes de ramanenjana donnent naissance à une multitude de lectures qui viennent 

entrecroiser une perception locale du trouble et une redéfinition biomédicale. Dans la 

première moitié du XXe siècle, et en dépit des réserves précédemment soulignées, c’est 

la lecture opérée par Andrianjafy qui l’emporte dans le champ de l’aliénisme. Ainsi, la 

notice réalisée par Emmanuel Régis au sujet du ramanenjana dans son Précis de 

psychiatrie intègre uniquement le point de vue d’Andrianjafy : 

« Le ramanenjana à Madagascar est une véritable choréomanie d’origine palustre, 

forme pernicieuse du paludisme avec manifestations choréiques influencées par les 

terreurs superstitieuses et la sorcellerie, survenant de préférence par épidémies à 

l’époque du repiquage du riz où sévit le paludisme et où pullulent les moustiques 

et guérissant en quelques jours par la quinine »35. 

L’imposition d’une telle définition dans l’ouvrage de Régis n’est pas sans 

conséquence quand on connaît l’importance de ce professeur de psychiatrie, exerçant à 

Bordeaux et qui forme à partir de l’année 1905 les futurs médecins coloniaux au sein de 

l’École principale du service de santé de la Marine. Son Précis constitue un ouvrage de 

référence pour tout futur aliéniste et ne se contente pas simplement de faire le bilan des 

nosographies connues, mais livre des appréciations cliniques qui seront ensuite reprises 

par plusieurs générations de médecins aliénistes. Avec cette entrée, Madagascar apparaît 

donc comme un espace à part entière dans la compréhension de la maladie mentale aux 

colonies. Mais surtout, alors que les développements sur ces questions peinent à suivre 

dans la colonie, le ramanenjana va constituer un exemple spécifique, sans cesse 

convoqué et comme structurant, pour comprendre représentations et mentalités du 

monde merina, à l’image de l’Amok en Malaisie36. Dans les années qui suivent et jusque 

dans les années 1960, les épisodes de ramanenjana de la décennie 1860-1870 continuent 

de nourrir des controverses plus ou moins théoriques qui cherchent à statuer sur le 

fondement psychique de ces manifestations. Les débats continuent d’être structurés en 

deux pôles : d’un côté ceux qui persistent à voir dans ces phénomènes l’expression d’une 

hystérie universelle articulée à un vernis culturel plus ou moins propre, de l’autre des 

lectures qui défendent une cause infectieuse. 

                                                 
32 Michel FOUCAULT, Naissance de la clinique. Une archéologie du regard médical, Paris, PUF, 1963 (2007), 

p. 127, sq. 
33 ANDRIANJAFY, Le ramanenjana à Madagascar…, op. cit., p. 13. 
34 Robert CASTEL, L’ordre psychiatrique, l’âge d’or de l’aliénisme, Paris, Minuit, 1976, p. 277.  
35 Emmanuel REGIS, Précis de psychiatrie (3e édition, entièrement refondue), Paris, Doin, 1906, p. 487. 
36 L’Amok, épisode un temps qualifié de « folie furieuse », touche principalement des hommes qui entrent dans 
des épisodes de transe incontrôlée, marquée par une logorrhée coprolalique et des mouvements plus ou moins 

répétitifs, souvent empreints d’une grande violence. Ces épisodes, qui se concluent souvent par la mise à mort 

du « possédé », ont nourrit les écrits des Européens tant d’un point de vue médical que littéraire. 



 25 

La relecture la plus stimulante est probablement celle proposée en 1936 par le 

docteur Victor Huot, médecin militaire également formé à Bordeaux, qui arrive en 1933 à 

Madagascar où il est affecté dans ce qui constitue alors le seul établissement psychiatrique 

public de l’île, l’asile d’aliénés d’Anjanamasina, situé à dix-huit kilomètres au nord-ouest 

d’Antananarivo. Dans un article paru dans les Annales de médecine et de pharmacie 

coloniale, il revient sur l’histoire de ces épisodes et plaide pour la nécessité d’en opérer un 

retour critique afin de formuler des hypothèses aptes à renouveler une lecture psychiatrique 

qui lui semble superficielle et relativement incapable de comprendre réellement les 

spécificités locales du trouble psychiatrique à Madagascar. Selon lui, l’enquête médicale 

ne peut se satisfaire de « la docile observance des modes traditionnels de penser et d’agir », 

mais se doit de réfléchir au « conflit [du trouble] avec son milieu »37. Ainsi, il insiste sur la 

nécessité de resituer le ramanenjana dans son milieu, entendu comme espace social et 

politique, afin de prendre en compte la valeur performative d’une telle manifestation 

psychique pour comprendre ses déterminations sous-jacentes : 

« nous pensons que le terme populaire de ramanenjana s’applique […] à des 

poussées de psycho-névroses collectives observées dans les classes inférieures de 

la population à certaines époques troublées où des agitateurs savaient habilement 

exploiter pour leurs fins politiques une crédulité et une suggestibilité 

particulièrement développées dans les masses populaires malgaches »38. 

De telle sorte qu’il est possible de voir dans le propos de Huot une forme de 

prolongement des thèses de Ramisiray, même s’il ne les reprend pas explicitement et 

cherche à redessiner les frontières de la maladie à partir de ses propres hypothèses. Il 

insiste ainsi sur l’illusion qui consiste à résumer ce type de phénomènes à une 

manifestation palustre indifférenciée, prenant le contre champ d’un discours majoritaire 

depuis Andrianjafy. S’il n’exclut pas que ces phénomènes puissent « relever plutôt de la 

psychologie des foules que de la véritable pathologie mentale », il s’interroge sur la 

pertinence d’un regard clinique qui tend à réduire ces troubles sous une seule entité 

clinique – ici le paludisme, qu’il qualifie de « ‘‘tarte à la crème’’ de la pathologie 

exotique » – « sans dépasser un vernis culturel, au risque d’un classement médical qui 

prenne une apparence superficielle »39. C’est donc bel et bien sur la dimension vécue du 

ramanenjana qu’il insiste, sans toutefois proposer une réelle redéfinition du trouble. 

Selon lui, les subjectivités qui s’expriment dans ces manifestations échappent aux abords 

réductionnistes des entités médicales figées, calques européens, appliqués 

indifféremment en dépit de la singularité des situations rencontrées. Dans la lignée de 

Ramisiray, il défend ainsi la nécessité d’un travail plus ample qui réarticulerait ces 

manifestations dans un registre symbolique qui ne peut se décoder à la hâte – travail resté 

toutefois sans écho à sa suite faute d’une psychiatrie dotée de réels moyens et d’une 

équipe formée sur ces questions. Malgré tout, la première moitié du XXe siècle a fait du 

ramanenjana un espace privilégié de théorisation pour une psychiatrie coloniale 

naissante. À Madagascar, le développement du regard psychiatrique s’est ainsi fait à 

partir de ces troubles tantôt présentés comme spécifiques et porteurs de sens pour qui 

souhaite comprendre les réalités psychiques de la société merina, tantôt réduits à une 

simple manifestation organique au motif infectieux. Plus que toute autre manifestation 

d’ordre psychologique sur l’île, le ramanenjana a ainsi constitué une situation 

suffisamment marquante à partir de laquelle se sont formulées des hypothèses de lecture 

                                                 
37 Victor HUOT, « L’aliénation mentale à Madagascar », Annales de médecine et de pharmacie coloniales, 
1936/34, p. 13. 
38 Ibid., p. 11. 
39 Ibid. 



26 

et des élaborations plus théoriques ayant pour espoir de saisir les affres d’une mentalité 

malgache. Nul hasard si à la suite de ces élaborations médicales, le ramanenjana se 

retrouve régulièrement dans une presse à destination du grand public tout au long du 

siècle et jusqu’à ces dernières années40, face à un trouble collectif apparaissant comme 

un motif structurant du XIXe siècle malgache. 

II) « HIFANGARO NY RAHARAHA NY MATY SY NY VELONA » : LE CORPS SATURE PAR 

L’HISTOIRE 

Ainsi, tout au long de la controverse médicale émerge la question de l’assise 

sociale et politique d’un mouvement qui viendrait, selon certains, réveiller les 

frustrations de personnes dans l’impossibilité de formuler en leur nom propre un 

sentiment très fort de déclassement. Dans les faits, tous les observateurs, contemporains 

ou postérieurs, soulignent que le ramanenjana se compose en grande partie de « jeunes 

femmes de 14 à 25 ans » et « appartiennent presque tous aux classes inférieures de la 

société ». Si « les gens qui échappaient à la contagion étaient ceux dont l’esprit était 

tranquille […], plutôt sympathiques aux étrangers »41, c’est parce que le phénomène est 

avant tout la manifestation, sur le registre de la possession, d’un refus d’une 

marginalisation qui remet en question les fondements mêmes du quotidien et de son 

organisation sociale. Radama II, à travers la libéralisation, entend en effet renouveler 

l’organisation du royaume et remettre en question une certaine hiérarchie sociale qui tire 

sa justification d’un rapport aux anciennes croyances, indissociables de l’autorité des 

ancêtres. Concrètement, nombre de repères « traditionnels » sont plus ou moins 

disqualifiés : avec le christianisme, les gardiens des sampy n’ont plus de réelle utilité42, 

tandis que les esclaves, qui s’étaient vu confier l’entretien des tombeaux des propriétaires, 

voient leur marginalisation redoublée face à une autorité politique qui attache de moins 

en moins d’importance, du moins en apparence, à la terre des ancêtres. L’influence 

croissante des religieux chrétiens se fait ainsi au détriment de l’ancienne religion et de la 

hiérarchie sociale qui en découle. 

En cela, plus qu’un « langage inarticulé du fou » comme cela a pu être rapporté43, 

la constitution en un corps social unique qu’incarne le ramanenjana est à resituer dans 

le contexte politique des années 1860 et se révèle loin d’être aussi inintelligible que 

d’apparence, l’entrée en transe apparaissant comme un moyen privilégié – et peut-être le 

seul permis – pour s’opposer collectivement aux élites merina. Si ces manifestations 

s’accompagnent d’un ressentiment à l’égard des Européens et des nouvelles traditions 

chrétiennes, il s’agit avant tout d’une adresse au roi et à sa cour, au nom même des 

ancêtres, face à l’abandon des appuis cosmologiques vitaux pour la société merina : 

« Les ramanenjana semblent spécialement députés par la vieille Ranavalona pour 

signifier à Radama de revenir à l’ancien régime, à faire cesser la prière, à renvoyer 

les Blancs, à interdire les pourceaux dans la ville sainte, etc., etc. ; qu’autrement 

de grands malheurs le menacent, et qu’elle le reniera »44. 

Les ramanenjana, en affirmant « entretenir des relations avec les morts et avec 

                                                 
40 Pour une analyse détaillée de ce dernier point, nous renvoyons au premier chapitre du travail de thèse que 

nous menons actuellement. 
41 Gershon RAMISIRAY, Pratiques et croyances…, op. cit., pp. 91-95. 
42 Les sampy sont des talismans sacrés qui assurent l’équilibre du monde et protègent son ou ses propriétaires. 
43 Françoise RAISON-JOURDE, « Les ramanenjana, une mise en cause… », op. cit, p. 275. 
44 Revue Spirite. Journal d'études psychologiques et de spiritualisme expérimental, 1er février 1968, p. 53. 



 27 

les rois et reines défunts »45, revendiquent à l’inverse une réaffirmation de ces repères 

traditionnels. Ramisiray l’a bien compris lorsqu’il évoque « l’excellent moyen » que 

constitue cette forme de possession pour exprimer « l’effervescence interne […] 

violemment comprimée ». À cet endroit, les corps des possédés, articulés les uns aux 

autres, exprime ce qu’il est impossible de formuler autrement. En affirmant être 

« tsindrian’ny avelon-dRanavalona », « possédés par la reine », et répondre à son appel, 

c’est un lien direct avec la monarchie merina qu’ils invoquent, s’opposant de fait au 

modèle libéral et à la remise en question de l’ordre symbolique et social défendu par 

Radama II. Les porcs sont fady (interdits), les chapeaux en feutre, l’objet par excellence 

du vazaha, exécrés – d’où cette nécessité de baisser son chapeau au passage des 

ramanenjana. La couleur rouge renvoie au pouvoir merina et marque bien souvent 

l’entrée en transe. Une même couleur qui marque en d’autres occasions le début du 

tromba, cérémonie de possession centrée sur un seul individu, mais qui convoque là aussi 

l’ensemble des hiérarchies sociales et modes de régulation du pouvoir 46 . Autant de 

symboles qui marquent une opposition à l’élite urbaine merina et tracent les frontières 

d’une société très hiérarchisée, de plus en plus fracturée, tout en mobilisant les personnes 

les moins bien insérées socialement, dessinant en négatif « les contours d’un monde 

fragile, mal enraciné, en marge des institutions »47. 

En pratique, les angoisses qui traversent les ramanenjana ne trouvent pas leur 

justification dans une unique crise symbolique. Ces manifestations soldent un 

désengagement concret de l’État, avec pour résultat d’importants effets sociaux et 

économiques. De fait, le souverain Radama II, en reniant les principes de l’astrologie et 

donc de la suprématie du calendrier traditionnel au profit d’un calendrier construit sur le 

modèle chrétien européen, crée une rupture cosmologique que traduit l’abandon des 

charges royales48. Pour exemple, le système de mise en irrigation des surfaces cultivées 

alors largement sous contrôle du pouvoir monarchique et de ses garants. Le rituel du 

hidin-drano49 (littéralement « la clef des eaux ») se retrouve en grande partie délaissé, ne 

connaissant plus l’astreinte nécessaire au partage de la ressource indispensable qu’est 

l’eau dans une agriculture majoritairement rizicole. Désormais, seuls certains privilégiés 

à l’autorité locale usent plus ou moins exclusivement d’une ressource limitée, précarisant 

un peu plus les plus fragiles. Pour les populations rurales et éloignées de la ville, cette 

reconfiguration imposée de la charge royale se traduit par des difficultés croissantes dans 

le quotidien, notamment d’un point de vue agraire, alors que s’ajoutent à la même période 

plusieurs épisodes météorologiques intenses (pluies tardives, puis déluge d’eau qui fait 

germer le riz sur pied et conduit à la rupture de digues…50) qui, en plus de renforcer 

l’image de la malédiction dû à l’abandon des ancêtres, accentuent toujours plus les 

tensions du quotidien. L’armée, quant à elle, n’est pas en reste. Après plusieurs années à 

lutter contre les différentes tentatives d’invasions européennes, elle se retrouve 

déstabilisée en interne par la place de plus en plus grande accordée aux Européens 

                                                 
45 Gershon RAMISIRAY, Pratiques et croyances…, op. cit., pp. 91-95. 
46 Jacques LOMBARD, « Le tromba ou la possession à Madagascar : théorie politique et conviction religieuse » 

in Collectif, L’étranger intime : mélange offert à Paul Ottino. Tahiti-Insulinde, Monde Swahili, Comores-
Réunion, Saint-Denis de la Réunion, Université de la Réunion, 1995, pp. 329-334.  
47 Françoise RAISON-JOURDE, Bible et pouvoir…, op. cit., p. 707. 
48  Françoise RAISON-JOURDE, « À Madagascar : le temps comme enjeu politique », Annales. Économies, 
Sociétés, Civilisations, 1981/36 (n°1), pp. 143-167. 
49 Rituel de protection de sources ou de cours d’eau garants de l’équilibre de la société merina. En « domptant » les 

eaux, ce sont les mauvais esprits et les mpamosavy qu’il s’agit de repousser afin de garantir un équilibre agricole et 
pastoral, donc politique, face aux fléaux qui peuvent résulter du mauvais sort (maladies, sécheresses, etc.). En 

s’accaparant les ressources hydrauliques, c’est également marquer son autorité sur les ressources foncières associées. 
50 Gwyn CAMPBELL, « Crisis of Faith and Colonial Conquest… », op. cit. 



28 

combattus intensément jusque-là. Progressivement, « la contagion gagna les troupes, et, 

dans une revue, on vit un grand nombre de soldats jeter leurs armes, se livrer à 

d’étranges contorsions, frapper les officiers et même le général »51. Les mobilisations 

du ramanenjana sont ainsi à réinscrire dans un mouvement eschatologique large. Plus 

qu’un épisode de « réaction », elles traduisent l’angoisse d’une déstabilisation sociale et 

économique engendrée par la libéralisation à marche forcée que défend Ramada II. La 

possession constitue alors le moyen d’une prise de parole encodée de la part de personnes 

qui n’auraient autrement pas droit de cité. L’accès à la parole se fait paradoxalement sans 

réelle énonciation, mais à partir d’une mobilité des corps qui solde des destins sociaux 

entravés par les mouvements de réforme inhérents aux années 1860. 

Être « tsindrian’ny avelon-dRanavalona », ne signifie pas simplement être 

possédé par la reine, mais fait signature en l’individu de l’enchevêtrement d’historicités 

qui s’affrontent. Loin d’un intime immobile qui viendrait se mettre en scène, 

l’apostrophe que ces épisodes constituent vis-à-vis du pouvoir empêche toute analyse 

statique et synchronique et incarne à l’inverse la transition dans laquelle les corps du 

XIXe siècle se retrouvent pris au sein d’un cadre symbolique et matériel sous tension. La 

phrase « Hifangaro ny raharaha ny maty sy ny velona », que l’on pourrait traduire par 

« il va y avoir confusion des affaires des morts et des vivants » et qui ouvre le paragraphe 

consacré au ramanenjana dans les Tantara52, exprime bien cette contraction du temps à 

l’intérieur des corps. L’impossibilité de reformuler le passé dans le présent fait que le 

futur ne parvient plus à être élaboré. En quelques semaines, le ramanenjana se solde par la 

chute de Radama II, comme si la mort du souverain constituait une restauration 

chronologique indispensable au retour d’un horizon individuel et collectif. Ces corps 

apparaissent ainsi saturés par l’histoire, débordés par un héritage qui ne parvient plus à 

trouver formulation. Si ces manifestations regroupent, comme l’écrit Ramisiray, de 

« nombreux états », c’est que l’aspect stéréotypé du mouvement des corps progressivement 

relu sous l’unique angle du pathologique permet avant tout une mobilisation collective qui 

fait fonction d’existence face à des quotidiens habituellement invisibles pour les élites 

merina – et ce, tout en esquivant une rupture frontale vis-à-vis du ray aman-dreny53. Si les 

épisodes de ramanenjana apparaissent si marquants, retiennent autant l’attention des 

commentateurs dans l’instant présent, mais aussi plusieurs décennies après le déroulé des 

évènements, c’est tant pour l’enjeu médical qu’il suscite que pour l’ensemble des 

contradictions d’une époque qui se condensent à l’intérieur de ces corps anonymes. Il n’est 

ainsi pas étonnant de voir que, quelques jours avant sa mort, et alors qu’il défendait l’image 

d’un souverain détaché de toute forme de superstition liée aux anciennes croyances 

malgaches, Radama II confie à son entourage être finalement face à la « seule forme de 

superstition » dont il eut à redouter les effets jusqu’à présent54. 

Ces manifestations de possessions, en apparence si désordonnées, sont donc en 

réalité porteuses d’un discours politique venu des classes sociales inférieures. On ne peut 

évidemment que regretter qu’aucun document d’époque n’ait pu, du moins en partie, 

rendre compte avec plus de précisions des quelques paroles possiblement formulées par 

les possédés ou de leur trajectoire sociale. Mais faut-il encore que parole se fasse, puisque 

le cortège semble se suffire à lui-même, et, en un certain sens, déjà « tout dire » par le 

seul rassemblement des corps. Leur présence permet à ce qui n’est pas explicitement 

                                                 
51 Camille de LA VAISSIERE, Histoire de Madagascar…, op. cit., p. 393. 
52  Père FRANÇOIS CALLET, Tantara ny Andriana eto Madagascar. Documents historiques d'après les 
manuscrits malgaches (tome II), Antananarivo, Presy katolika, p. 442. 
53 Du malgache ray (père) et reny (mère), la notion renvoie au souci d’une non-confrontation avec tout ascendant. 
54 Alain DELIVRE, L’histoire des rois d’Imerina. Interprétation d’une tradition orale, Paris, Klincksieck, 1974, p. 129. 



 29 

conscientisé (ou du moins formulé) de faire malgré tout politique et d’orienter le devenir 

de la société merina de la seconde moitié du XIXe siècle. Par ailleurs, on aurait tort de 

réduire cet épisode au seul face à face entre le roi et les ramanenjana. Quoique 

relativement discrets dans les récits des contemporains, les Andafiavaratra55 occupent un 

rôle majeur dans la chute du roi. Leur intervention, notamment à travers une action 

militaire, aurait pu mettre un terme à cette agitation et ainsi empêcher la chute de 

Radama II. Or, aussi surpris qu’ils puissent être par l’apparition brutale du phénomène, 

ils laissent faire et par leur inaction concourent à la mort du souverain. Conservateurs, 

leur objectif était de préserver leur influence progressivement remise en question par le 

roi et l’élargissement des pouvoirs accordés aux Menamaso56. Ainsi, sous l’apparent duel 

entre le roi et les ramanenjana, une complexité subtile se dévoile, la mort du souverain 

n’étant que la partie émergée d’une intense recomposition politique qui se joue aussi en 

sous-main. On assiste ici à une articulation subtile, non forcément conscientisée, entre 

deux pôles d’un jeu politique complexe, face à une oligarchie qui entend bien préserver 

la distribution des pouvoirs. 

Trace après trace, on comprend alors qu’émergent à travers le ramanenjana de 

réelles revendications que les premiers observateurs chrétiens n’ont pu saisir ni même 

approcher : le droit d’apparaître qui s’impose à travers la présence de la reine 

Ranavalona Ière, et plus encore le droit de porter revendication auprès du souverain alors en 

exercice. Ainsi, en dépit d’une réelle parole, le ramanenjana est à réinscrire dans une 

dynamique textuelle particulière qui, selon un itinéraire entouré par la mise en cause des 

plus forts symboles de l’imaginaire malgache, parvient à imposer sa présence à l’intérieur 

même d’un champ politique en apparence restreint. Les corps possédés, en dansant sur les 

tombes, puis en déambulant dans la capitale au sein des quartiers les plus prestigieux, sont 

une adresse au présent d’un passé ; ceux par qui le scandale arrive. Ramisiray note très bien 

que l’hétérogénéité des états individuels est ainsi à mettre au compte d’un déplacement 

plus collectif, qui se fait le dénominateur commun du mouvement, laissant transpercer 

visiblement un héritage devenu littéralement in-présentable, sans présent. En cela, le 

ramanenjana est l’une des premières expressions d’une opposition que l’on retrouve 

ensuite incarnée plus individuellement dans le tromba, et qui motive tout au long du XXe 

siècle une importante littérature. L’apparition des ancêtres a pour conséquence de rendre 

admissible l’imposition du regard des couches les moins favorisées sur une élite 

aristocratique obligée, de manière plus ou moins habile, de souscrire, du moins un temps, 

au message des possédés pour espérer retrouver équilibre et légitimité. 

 

En conclusion, il est intéressant d’observer que ce type d’épisode collectif 

disparaît finalement à l’issue des derniers mouvements des années 1870. Si à plusieurs 

                                                 
55 Grands officiers de la cour, les Andafiavaratra, d’origine hova d’ascendance non aristocratique, occupent une 
place centrale dans l’organisation du pouvoir merina. Sur l’émergence de ce groupe, voir Françoise RAISON-

JOURDE, Bible et pouvoir…, op. cit., pp. 155-165. 
56  Plus proches compagnons de Radama II, constituant sa cour lorsqu’il était prince, les Menamaso 
accompagnent sa montée sur le trône. Perçus comme riches et corrompus, avant tout soucieux d’une certaine 

jouissance personnelle plus que d’un héritage dynastique, le terme fait aujourd’hui office de sobriquet. Plus 

exactement, les Menamaso sont avant tout fascinés par le progrès technique européen qu’ils entendaient 
reproduire à Madagascar (ce qui, par ailleurs, ne les empêchent pas d’adhérer à la sorcellerie ou aux ody ratsy 

par exemple). Leur rapport à la « modernité », à « l’innovation » entre directement en concurrence avec les 

Andafiavaratra, conservateurs et gardiens d’un ordre traditionnel – à commencer par la sauvegarde de leur 
propre autorité. Leur mainmise progressive sur les procès, source d’enrichissement, ou leurs régulières 

provocations à l’égard des Andafiavaratra, à commencer par le premier d’entre-deux, le Premier ministre, 

participent inévitablement à cette rupture opérée en sous-main vis-à-vis de Radama II. 



30 

reprises la rumeur d’un retour de la « vieille reine » émerge, il n’en sera rien. Ce qui ne 

veut pas dire pour autant que la possession comme espace d’expression politique 

disparaisse pour autant. La colonisation va simplement circonscrire ces évènements au 

seul profit des possessions individuelles, signant à cet endroit une certaine fracturation 

du corps social et le redéploiement de la vie psychique dans un cadre plus restreint. 

Réarticuler possession collective et possession individuelle permet ainsi de comprendre 

le fonctionnement et les usages de ce type de manifestation psychique57 . Pointer ces 

évolutions empêche toute lecture du ramanenjana comme une simple extériorisation 

pulsionnelle face à un monde devenu difficilement intelligible pour quelques individus 

déclassés. À l’inverse, ces épisodes nous renseignent sur ce que peut le corps individuel 

lorsqu’il est pris dans une grammaire collective par ailleurs tout à fait intelligible pour 

les protagonistes à la différence des observateurs : pour ces premiers, jamais le 

ramanenjana ne fut appréhendé comme folie, mais, à l’inverse, fut d’emblée perçu 

comme faisant trace de l’évolution d’une trame politique sous-jacente telle qu’elle se 

déploie dans les décennies suivantes. En ce sens, les corps qui se déplacent sur les 

tombeaux des ancêtres se retrouvent tout autant transformés par les recompositions 

politiques et médicales de ce second XIXe siècle qu’eux-mêmes modifient la trajectoire 

d’un État en pleine recomposition. Ainsi, s’il est bien difficile, si ce n’est impossible, 

d’approcher les acteurs et leur subjectivité, ces épisodes ne sont pour autant pas à lire 

uniquement d’un point de vue extérieur, dans une relecture a posteriori du phénomène, 

mais également dans l’espace interne d’une transformation politique profonde. 

Présents aujourd’hui encore, ces phénomènes de possession restent cependant 

désormais circonscrits aux seules situations individuelles. Régulièrement des 

phénomènes plus ou moins similaires, limités à quelques individus, une dizaine tout au 

plus, alertent le sens commun et font la Une de la presse. Ces dernières années, plusieurs 

médias malgaches se sont par exemple fait le relais de ces entrées en transe appelées 

ambalavelona58, qui concernent de jeunes filles âgées de dix à dix-sept ans, la plupart du 

temps scolarisées, faisant redouter à beaucoup une contagion plus large59. Ces épisodes 

continuent de mobiliser tout autant les autorités médicales, à commencer par le ministère 

de la Santé, que les différentes Églises qui usent de l’exorcisme pour briser le 

phénomène 60 . Grâce à d’importants efforts de communication, ils restent à ce jour 

géographiquement et chronologiquement limités, mais font à chaque fois craindre la 

résurgence de phénomènes plus amples et épidémiques. Si ces manifestations ne se 

superposent pas véritablement au ramanenjana, elles ne sont pas sans rappeler l’actualité 

de la possession comme modalité de remise en question des hiérarchies pour une jeunesse 

qui, une fois encore, est ici majoritairement féminine, rurale et plutôt marginalisée. 

                                                 
57 Pour un développement plus poussé sur la question des subjectivités merina et de leurs transformations vers plus 

« d’individualisme » à partir de la seconde moitié du XIXe siècle, nous renvoyons à la première partie de notre thèse. 
58 Pour les premières observations anthropologiques sur ce phénomène, voir : Marjorie HARDYMAN, « The 
Church and Sorcery in Madagascar », African Initiative in Religion, 1971 (n°21), pp. 208-221 ; James T. 

HARDYMAN, « Observation sur la sorcellerie ‘‘Ambalavelona’’ dans la région de l’Antsihanaka », Bulletin de 

l’Académie malgache, 1974/52 (n°1-2), pp. 57-63  
59 « ‘‘Ambalavelona’’ : le phénomène contagieux qui inquiète à Madagascar », Linfo.re, 4 mars 2016, en ligne. Consulté 

le 23 décembre 2021 à : https://www.linfo.re/ocean-indien/madagascar/688553-ambalavelona-le-phenomene-

contagieux-qui-inquiete-a-madagascar ; « Ambatondrazaka - Une suspicion d'‘‘ambalavelona’’ affole », L’Express de 
Madagascar, 18 mai 2019, en ligne. Consulté le 23 décembre 2021 à : https://lexpress.mg/18/05/2019/ambatondrazaka-

une-suspicion-d-ambalavelona-affole/ ; « Crise collective de l’Ambalavelona à Mananara-Nord – Vers la fermeture 

temporaire d’une école privée », La Vérité, 1er décembre 2020, en ligne. Consulté le 21 décembre 2021 à : 
https://laverite.mg/societe/item/12167-crise-collective-de-l%E2%80%99ambalavelona-%C3%A0-mananara-nord-vers-

la-fermeture-temporaire-d%E2%80%99une-%C3%A9cole-priv%C3%A9e.html  
60 Voir l’article d’Olivia Legrip-Randriambelo dans ce numéro. 

https://laverite.mg/societe/item/12167-crise-collective-de-l%E2%80%99ambalavelona-%C3%A0-mananara-nord-vers-la-fermeture-temporaire-d%E2%80%99une-%C3%A9cole-priv%C3%A9e.html
https://laverite.mg/societe/item/12167-crise-collective-de-l%E2%80%99ambalavelona-%C3%A0-mananara-nord-vers-la-fermeture-temporaire-d%E2%80%99une-%C3%A9cole-priv%C3%A9e.html

