
31 

QUAND LE DIABLE SE MÊLE DE SANTÉ.  

INTERPRÉTATIONS DÉMONIAQUES DES MALADIES À 

MADAGASCAR 

 

Olivia LEGRIP-RANDRIAMBELO 

Anthropologue 

Chercheuse associée au LARHRA – UMR 5190 

et à l’ERC MaDAf (CNRS-IMAF) 

 

Résumé : Cet article interroge les interprétations démoniaques que donnent les 

membres du mouvement de Réveil luthérien malgache (fifohazana) aux maux des 

personnes qu’ils prennent en charge dans leurs centres d’accueil et de soin (toby). Dans 

une perspective anthropologique, l’analyse se fera à l’appui d’études de cas 

ethnographiques de malades diagnostiqués par les membres du mouvement de Réveil 

comme ayant pactisé avec le Diable. L’interprétation religieuse des maux s’inscrit dans 

la longue durée, en parallèle de l’institutionnalisation d’un partenariat entre le 

mouvement de Réveil et les structures biomédicales. 

 

Mots-clés : Représentations du Diable, santé mentale, protestantisme, exorcisme, 

biomédecine, Madagascar 

 

Abstract: This article proposes to question the demonic interpretations given by members 

of the Malagasy’s Lutheran Awakening movement (fifohazana) to the ills of the people 

they care for in reception and care centers (toby). From an anthropological perspective, 

the analysis will be based on ethnographic case studies of patients diagnosed by 

members of the Awakening movement as having made a pact with the Devil. The religious 

interpretation of ills is part of the long term, in parallel with the institutionalization of a 

partnership between the Awakening movement and biomedical structures. 

 

Keywords: Devil’s representations, Mental Health, Protestantism, Exorcism, 

Biomedicine, Madagascar 

 

 



32 

Le mouvement de Réveil luthérien malgache (fifohazana) tient un rôle important 

dans la prise en charge des malades depuis son apparition à la fin du XIXe siècle1. Ses 

membres énoncent, aux personnes qu’ils accueillent dans les centres de soin (toby), des 

interprétations démoniaques face à leurs maux. Cet article propose d’interroger les 

transformations récentes que présente le Réveil avec une réflexion sur la notion de 

« pacte » avec le Diable dans les discours d’un malade et des bergers2, mais aussi sur 

l’institutionnalisation d’un partenariat entre les toby du mouvement de Réveil et les 

structures biomédicales. Dans une perspective anthropologique, l’analyse se fera à 

l’appui d’études de cas ethnographiques3 de malades diagnostiqués par les membres du 

mouvement de Réveil comme ayant pactisé avec le Diable. 

Toby signifie « camp », il désigne une infrastructure composée de logements pour 

les malades, d’une salle de prière et souvent d’un jardin potager, gérés par un représentant 

du Réveil et financés par le mouvement. Toby se décline aussi avec la notion de « grands 

camps » (tobilehibe) que sont les quatre lieux où se sont produits les quatre réveils entre 

1894 et 1941. Rainisoalambo est le premier à connaître ce réveil en 1894, dans la localité 

de Soatanàna. Puis vient celui de Ravelonjanahary en 1927 à Manolotrony, au sud de 

Fianarantsoa. Ensuite, celui de Daniel Rakotozandry en 1939 à Farihimena dans la région 

du Vakinankaratra. Et enfin, celui de Germaine Volahavana, dit Nenilava (« grande 

mère »), en 1941 à Ankaramalaza dans le district de Manakara 4 . Rainisoalambo, 

Ravelonjanahary et Nenilava ont tous trois pour point commun d’être des enfants de 

devins-guérisseurs réputés. 

De fait, le XIXe siècle a vu apparaître de nombreux mouvements de Réveil à 

travers le monde5, Madagascar ne faisant pas exception. Les « initiatives religieuses » 

des années 1890 sont associées à la décomposition du mouvoir merina, aux mutations 

des pratiques publiques du culte aux ancêtres, ainsi qu’à la résurgence de différents 

                                                 
1  Voir notamment les travaux de : Lucile JACQUIER-DUBOURDIEU, « Représentation de l’esclavage et 

conversion : un aspect du mouvement du réveil à Madagascar », Cahiers Sciences Humaines, vol. 32, n°3, 

1996, pp. 597-610 ; « Soatanàna, une nouvelle Jérusalem en pays Betsileo », Géographie et cultures, n°33, 
2000, pp. 89-112 ; Sophie BLANCHY, « Pratiques et représentations religieuses à Madagascar au temps de Lars 

Vig (missionnaire et ethnographe), 1875-1903. Textes et contexte », Ateliers du LESC [Online], n°32, 2008, 

DOI : https://doi.org/10.4000/ateliers.2002 ; Sophie BLANCHY, « L’évangélisation vue de près. Archives, 
ethnologie, histoire », in Faranirina Rajaonah et Didier Nativel, Madagascar revisitée.  En voyage avec 

Françoise Raison-Jourde, Paris, Karthala, 2009 ; pp. 227-259 ; de Malanjaona RAKOTOMALALA et al., 

Madagascar : les ancêtres au quotidien, Paris, L’Harmattan, 2001 ; et de Françoise RAISON-JOURDE, Bible et 
pouvoir à Madagascar au XIXe siècle. Invention d’une identité chrétienne et construction de l’Etat, Paris, 

Karthala, 1991. 
2 Les bergers, mpiandry, sont des membres du mouvement de Réveil formé à la pratique exorciste durant deux 
années avant d’être ordonnés pour ensuite être autorisés à exorciser dans les paroisses, les toby ou au domicile 

des malades ; toujours en groupe d’au moins trois personnes. Les bergers sont des hommes ou des femmes, 

issus de tous horizons professionnels, qui ont ressenti un appel, ont été guéri par les membres du Réveil, ou 
appartiennent à une famille au fort engagement dans le fifohazana. 
3 Les données mobilisées ici sont issues d’une enquête de terrain menée dans différents toby dès 2009 pour un 

doctorat en anthropologie et poursuivi depuis dans le cadre postdoctoral. Le recueil des données s’est fait de 
plusieurs manières : des journées complètes passées au sein des toby, des suivis de malades lors de leur arrivée 

ou lors des actions des bergers à leur domicile, des observations de consultations à l’hôpital luthérien de 

Fianarantsoa et des temps réservés aux entretiens avec les différents acteurs. 
4 Le mouvement du Réveil est perçu et reçu comme « un mouvement à direction malgache » ; après les conflits 

entre les adeptes du culte des ancêtres et les nouveaux convertis chrétiens, le mouvement du fifohazana et les 

nouvelles Églises au sens large (sekta) représentent une « troisième force » en progression. Malanjaona 
RAKOTOMALALA et al., Madagascar : les ancêtres au quotidien, Paris, L’Harmattan, 2001, pp. 15-16. 
5 Voir entre autres : David B. BARRETT, « L'évolution des mouvements religieux dissidents en Afrique (1862-

1967) », Archives de sociologie des religions, n°25, 1968, pp. 119-120. 

https://doi.org/10.4000/ateliers.2002


33 

troubles épidémiques6 . Les mouvements de Réveil sont donc souvent corrélés à des 

évènements socio-politiques, le fifohazana s’inscrivant dans les pratiques des missions 

norvégiennes installées depuis les années 1860 sur l’île et occupant de plus en plus de 

place. Un mouvement de Réveil qui émerge quelques années seulement avant 

l’apparition des premiers mouvements nationalistes (celui des menalamba en 1895), 

alors que l’île passe progressivement sous domination française à partir de 1896. 

Pour saisir la manière dont le fifohazana érige l’exorcisme en un dispositif pour 

accéder à plusieurs niveaux de guérisons (religieuse, social et biologique), il sera 

nécessaire de penser la figure du diable et les phénomènes de diabolisation des esprits 

ancestraux malgaches. Les activités du mouvement de Réveil reposent en effet sur un 

discours de diabolisation des esprits et se donnent à voir à travers la prise en charge des 

corps possédés et/ou ensorcelés. Ce processus sera détaillé depuis l’apparition du Réveil 

en 1894 dans la région betsileo (Hautes Terres centrales) jusqu’aux perceptions 

contemporaines, face à une société toujours aux prises avec des crises démoniaques 

notamment associées à la mondialisation et aux addictions. Ainsi, l’interprétation 

religieuse des maux s’inscrit dans la longue durée, tout en s’adaptant aux époques : les 

membres du Réveil perçoivent notamment la présence de démons dans la consommation 

de drogues ou d’alcool (une interprétation persistant depuis le XIXe siècle), mais aussi 

dans des pratiques plus contemporaines comme les jeux vidéo ou les musiques hard rock. 

La prise en charge par le mouvement de Réveil luthérien des malades souffrant 

notamment d’addiction à l’alcool n’est pas surprenante, car les Églises protestantes sont 

à l’initiative d’une volonté de prohibition de la vente et de la consommation d’alcool dès 

la fin du XIXe siècle et ont créé des « ligues d’abstinents »7, à l’image de la Croix bleue 

(Vokovoko manga). La consommation d’alcool est un risque d’apparition de troubles 

pour les protestants, tandis que le poème « L’ABC de l’alcool » (« Abidin’ny toaka » de 

Rajaonary, 1880) met en garde les buveurs des risques encourus, notamment celui de 

basculer dans la folie8. 

Le vocabulaire et les catégories du culte aux esprits et ceux de la démonologie 

protestante se croisent au même titre qu’elles rencontrent les grilles de lectures de la 

psychiatrie. Les structures proposant un accompagnement psychiatrique ou 

psychologique sont quasiment inexistantes à Madagascar. La psychiatrie malgache est 

modelée selon la loi française sur les aliénés de 1838, qui impose notamment à chaque 

département français de disposer d’un établissement réservé aux « aliénés » 9 . 

L’existence d’un seul établissement public spécialisé dans les troubles psychiatriques a 

favorisé les réponses religieuses au traitement de ces maux10. En 1912, l’asile d’aliénés 

d’Anjanamasina est installé à proximité d’Antananarivo. Il constitue une proposition de 

prise en charge publique qui s’inscrit à la suite des établissements de santé missionnaire, 

notamment ceux de la London Missionary Society présents sur l’île dès la première 

                                                 
6 Notamment le paludisme entre 1904 et 1910, ainsi que la peste et la grippe entre 1928 et 1930. Malanjaona 

RAKOTOMALALA et al., Madagascar : les ancêtres au quotidien…, op. cit, pp. 124-125. 
7 Louis MOLET « Cadres pour une ethnopsychiatrie de Madagascar », L’Homme, vol. 7, n° 2, 1967, p. 20. 
8 Claire RIFFARD, « Les débuts de la poésie écrite en langue malgache », Études océan Indien, n°40-41, 2008, 

pp. 81-100 ; Olivia LEGRIP-RANDRIAMBELO, « Bien boire, mal boire. Regards sur l’ivresse des guérisseurs 

malgaches », Civilisations, n°66, 2017, p. 43-58 ; Malanjaona RAKOTOMALALA et al., Madagascar : les 
ancêtres au quotidien…, op. cit. 
9 Voir Danielle GOUREVITCH et Lanto RATSIFANDRIHAMANANA, « Retour de Madagascar : pour une histoire 

de la psychiatrie malgache », Histoire des sciences médicales, 51/2, 2017, pp. 293-302 ; Raphaël GALLIEN, « 
La chair de l’asile. Le quotidien de la folie, entre violences ordinaires et ambitions disciplinaires (Madagascar, 

1941) », Politique Africaine, 1/157, 2020, p.71. 
10 Ibid. 



34 

moitié du XIXe siècle11. Cette présence et l’installation de structures médicales à partir 

des localisations des stations missionnaires ont été un levier pour la création des toby, le 

premier étant apparu à Soatanàna, au sein d’une station missionnaire de la Norwegian 

Missionary Society. Les asiles, au même titre que les toby, servant à isoler les malades12. 

Le mouvement de Réveil s’est majoritairement saisi de ces questions. Les 

malades pris en charge par le Réveil, également suivis par des médecins d’hôpitaux 

luthériens partenaires des toby, sont présentés comme des possédés ou des ensorcelés 

chroniques auxquels le traitement par l’exorcisme doit être adapté. Ces malades vivent 

avec leur trouble entre prescriptions médicales de l’hôpital luthérien (antipsychotique, 

anti-anxiolytique, etc.) et marginalisation sociale à l’extérieur du toby (« fou » dangereux, 

« fou » errant, « poids » pour la famille13 ). La vie quotidienne au toby est basée sur 

l’acceptation de la présence démoniaque, qui ouvre à la prise en charge et à la 

transformation de la stigmatisation en une possible délivrance, par la conversion au 

protestantisme, à condition que les bergers parviennent au but qu’ils se sont fixés, c’est-

à-dire libérer le corps et l’esprit de la présence des démons. 

La première partie de cet article sera consacrée au cas ethnographique de Tantely14, 

jeune homme hébergé au toby après avoir scellé un pacte avec le diable. Ensuite, il sera 

question de la figure du Diable et de ces interprétations. Enfin, la troisième partie 

discutera du partenariat entre le mouvement de Réveil et les centres médicaux luthériens. 

 

I) PACTISER AVEC LE DIABLE 

L’état général et les maux d’un pensionnaire d’un des deux toby de Fianarantsoa 

(capitale de la région betsileo) font l’objet de nombreuses discussions, rumeurs et 

interprétations par les bergers. Nambinina, le pasteur de la paroisse à laquelle est rattaché 

le toby, et plusieurs mpiandry, évoquent la frontière floue entre actes sorcelaires et 

possession démoniaque. Tantely est né en 1991 à Fandriana, commune située à environ 

200 kilomètres au nord de Fianarantsoa. Lors de l’enquête ethnographique, il était âgé 

d’une vingtaine d’années. Au moment de notre rencontre, il se présente comme 

« satanique » et utilise le terme en français, langue qu’il maîtrise peu par ailleurs. Les 

membres du Réveil familier du toby, quant à eux, le décrivent soit comme 

« démoniaque » – terme du pasteur là aussi exprimé en français –, soit comme 

« diabolique » et « possédé par le Diable » pour les bergers. Dans son ouvrage consacré 

à la figure de Satan, Lionel Obadia souligne que 

« ‘satanique’ reste un adjectif lié à une personne théologique et mythologique et 

s’applique essentiellement aux conduites attribuées à ce qu’on croit être un culte, 

alors que ‘diabolique’ est une catégorie plus large, plus impersonnelle, évoquant 

un principe plus qu’une figure du Mal »15. 

Une différence qui nous oblige à devoir approfondir les motivations qui 

conduisent aux différents diagnostics installant en leur cœur l’interprétation démoniaque. 

Ainsi le pasteur, à l’appui de sa formation théologique, ajoute une lecture « satanique » 

                                                 
11 Thomas ANDERSON, « Converting the Hospital: British Missionaries and Medicine in Nineteenth-Century 

Madagascar », Itinerario, 41/3, 2017, pp. 539-554 ; Karina Hestad SKEIE, Building God’s Kingdom. Norwegian 
missionaries in Highland Madagascar 1866-1903, Brill, 2013. 
12 Lesley SHARP, « Exorcists, psychiatrists, and the problems of possession in northwest Madagascar », Social 

Science & Medicine, 38/4, 1993, pp. 525-542. 
13 Selon les expressions recueillies ces dernières années auprès des familles des malades et des bergers. 
14 Tous les interlocuteurs cités dans l’article ont été anonymisés. 
15 Lionel OBADIA, Satan. Paris, Ellipses, 2016, p. 216. 



35 

aux maux psychologiques, alors que les bergers, dont la formation en théologie 

protestante est moins dense, y voient quant à eux, une présence démoniaque. Cette 

différentiation dans les termes a peu de conséquences pour Tantely : il est déjà familier 

du terme « satanique » et son séjour au toby a provoqué, comme pour de nombreux autres 

pensionnaires, un mimétisme dans l’usage du vocabulaire propre à la théologie 

protestante. Après un mois passé au toby, il assure être devenu protestant. Les 

(re)conversions des pensionnaires des toby sont très fréquentes tant qu’ils y résident. 

Mais une fois de retour dans leur famille et aux prises avec le quotidien, la pratique 

protestante diminue ou tend à être oubliée. 

 

 

 

 

Jean-Pierre, un mpiandry présent quotidiennement au toby, corrobore l’histoire 

narrée par le pasteur dès qu’il évoque les maux de Tantely : 

« Le type qui est en polo noir là, c’est un cas spécial, parce qu’il était venu possédé 

par le Diable. Il a suivi le culte satanique avant. Et lorsque cet événement se passe, 

la nuit, il sort de chez lui, il va quelque part, et ne sait où est-ce qu’il est… On lui 

a tracé le visage même ! Et il ne peut pas… en arrivant ici, il ne peut pas… même 

pas appeler le nom de Jésus. Et son hobby c’est appeler le nom de Jésus et son 

regard… ses yeux tournent en haut là et il commence à ramper à quatre pattes 

comme un lion, il rugit comme un lion. Mais maintenant, il peut appeler le nom de 

Jésus ! »16. 

La trace sur le visage que mentionne le berger fait référence à une cicatrice sur le 

front du jeune homme. Si Tantely ne l’évoque pas, les bergers y voient la « marque de la 

bête » qui est l’un des signes les plus représentatifs d’un pacte scellé avec le Diable. Les 

                                                 
16 Traduction d’un extrait d’un entretien réalisé en 2010 dans le toby de Soatsihadino à Fianarantsoa. 

Imposition des mains (photo autrice) 



36 

descriptions de ces marques apparaissent en Europe dès les rapports de procès en 

sorcellerie et les traités de démonologie du XVIe siècle17. 

Tantely, quant à lui, raconte son expérience sous un autre angle, celui du malade 

qui a été en contact direct avec le démon. Autrement dit, il relate une expérience sensible, 

corporelle et intense : « une nuit où je dormais dans un lit, il y a quelque chose de noir 

qui m’a entouré »18, la « chose » noire, ou le « nuage noir » comme il le décrit aussi 

parfois, désigne les ténèbres par lesquels se manifeste la puissance surnaturelle des 

démons. Il liste ensuite les endroits dans lesquels il a été « téléporté » le plus 

fréquemment : le Vatican, les États-Unis et la montagne sacrée d’Ambondrombe, au sud 

de la région betsileo. Ces trois lieux, a priori sans proximité géographique ou symbolique, 

font néanmoins lien dans le récit de Tantely et son rapport aux phénomènes religieux 

ayant jalonné son expérience jusque-là. Le Vatican, siège du catholicisme, tend un pont 

entre Tantely et sa confession initiale, celle transmise par ses parents et à laquelle il 

s’oppose finalement en se rapprochant du satanisme. Les États-Unis, quant à eux, 

reflètent un espace fantasmé, à la fois source d’inspiration pour Tantely et ses amis, 

amateurs de groupes de hard rock et de heavy métal étatsuniens, tout en renvoyant au 

satanisme tel que mis en scène dans l’imaginaire populaire, notamment à travers les films 

d’épouvante ou la musique. Depuis les années 1980, des signes, des symboles et un 

répertoire de discours présentant le diable, des rituels ou des incantations19 sont fréquents 

sur des pochettes d’album et dans des paroles de chanson, principalement nord-

américaines, que Tantely affectionne. Dans le discours des membres du mouvement de 

Réveil, les États-Unis sont donc perçus comme le foyer du péché répandu par la 

mondialisation, mais aussi comme le siège du satanisme. En effet, l’Église de Satan y est 

créée officiellement en 1966 par Anton Lavey20. Le « satanisme moderne », en devenant 

une Église, n’est plus une croyance marginale, il devient un concurrent direct du 

protestantisme. Tandis qu’en parallèle, certains psychiatres nord-américains analysent le 

satanisme comme une psychopathie propre aux adolescents21. 

La troisième étape du trajet surnaturel de Tantely est la montagne sacrée 

d’Ambondrombe. Ce massif et la forêt qui la compose sont à la fois un patrimoine naturel 

protégé et un héritage ancestral, lieu majeur dans les récits du culte aux ancêtres connus 

dans toute l’île de Madagascar. Ainsi dans la région betsileo, il est souvent dit qu’après 

la mort, l’esprit (fanahy) du défunt et ancêtre en devenir, voyagent du tombeau jusqu’à 

la montagne d’Ambondrombe22 . Dans une perspective géographique, Sophie Moreau 

qualifie la montagne sacrée d’Ambondrombe de « lieu-symbole ». Si cette montagne est 

sacrée, elle présente une ambivalence qui permet de comprendre pourquoi Tantely s’y 

réfère dans ces voyages surnaturels. Elle est aussi appelée Iratsy (« la mauvaise »), ce 

qui en fait également un lieu maudit. L’enfant d’un prince y aurait trouvé la mort, perdu 

dans les bois ou noyé dans un étang, faisant de la montagne un site maudit considéré 

                                                 
17 Plusieurs exemples sont cités dans les anthologies sur les rencontres avec le Diable ou les combats contre le 
Diable : Nicolas DIOCHON et Philippe MARTIN, Rencontres avec le Diable. Anthologie d’un personnage obscur, 

Paris, Édition du Cerf, 2022 ; Olivia LEGRIP-RANDRIAMBELO, Le combat contre le Diable. L’exorcisme dans 

les textes du XVIème siècle à aujourd’hui, Paris : Édition du Cerf, 2021. 
18 Traduction d’un extrait d’un entretien réalisé en 2010 dans le toby de Soatsihadino à Fianarantsoa. 
19 Lionel OBADIA, Satan. Paris, Ellipses, 2016, p. 166. 
20 Ibid., p. 170. 
21 Ibid., p. 220. 
22  Sandra EVERS, Constructing History, Culture and Inequality: The Betsileo in the Extreme Southern 

Highlands of Madagascar. Leyde, Brill, 2002, p. 241. 



37 

comme la demeure d’esprits malveillants23. Une représentation qui cohabite avec celle 

d’un lieu sacré présentant les attributs des lieux associés aux cultes ancestraux24. 

Tantely détaille avec précision le culte satanique qu’il a suivi. Il décrit une grande 

croix dans une grotte dans laquelle le rituel est organisé par un homme « qui ressemble 

à un mompera [« prêtre catholique », terme dérivé du français « mon père »] » et qui 

manipule une assiette et une tête de lion autour d’une pierre sacrificielle. 

Les évocations d’une assiette renvoient aux habituelles pratiques de 

manipulations de ces objets par les devins-guérisseurs25, auxquels s’ajoute une référence 

au catholicisme par la présence d’un substitut de prêtre dans la vision qu’il a reçue. 

Il poursuit sur son initiation : « la troisième fois que le nuage noir m’a emmené 

là-bas, il a mis une force [hery] en moi ». Il dit avoir dû mettre sa main au-dessus de 

l’assiette en dressant l’index et l’auriculaire, « comme les cornes du Diable », dit-il, et 

« le démon [devoly] m’a fait entrer quelque chose, comme du courant ». Là encore la 

description qu’il fait des gestes opérés renvoie à une gestuelle satanique. 

Ensuite, Tantely a commencé à commettre de nombreux vols, dans des maisons, 

à l’église, etc. Aux Antilles, l’anthropologue Christiane Bougerol associe les vols à la 

sorcellerie ; elle remarque qu’« une personne qui se sent atteinte de façon répétitive dans 

sa vitalité physique et sociale a tout lieu de penser qu’elle est l’objet d’une persécution 

intentionnelle de la part d’un sorcier »26. Désormais, Tantely assure être conscient de son 

mal. Il raconte les conséquences de sa possession : 

« les démons m’ont envoyé dans une église Apokalipsy [Église pentecôtiste] pour 

faire des gaffes [gafy]. Ils l’ont su parce que quand je suis arrivé là-bas, j’ai 

tremblé et après ils m’ont fait la chasse des démons, ils savaient que j’avais des 

fanahy ratsy [« mauvais esprit »] ». 

C’est à ce moment que sa famille l’a conduit au toby. Les mauvais esprits cités 

par Tantely sont une métaphore du Diable, des démons, mais sont aussi la façon de 

nommer les esprits néfastes à l’origine des attaques sorcelaires envoyées par les sorciers 

et qui touchent de nombreux pensionnaires des toby. 

Un exorcisme occasionnel pratiqué par un pasteur de l’Église évangélique 

Apokalipsy27 (une branche dissidente de l’Église Adventiste du septième jour) et un lien 

à un évènement extraordinaire (les comportements socialement déviants et les 

tremblements) ont conduit la famille à imaginer une prise en charge des difficultés de 

Tantely par un recours régulier et quotidien à l’exorcisme organisé et orchestré par le 

toby. 

                                                 
23 Sophie MOREAU, « Logique patrimoniale et conservation de la forêt : l’exemple de la forêt d’Ambondrombe, 

Sud-Betsileo, Madagascar », in Marie-Christine CORMIER-SALEM, Dominique JUHE-BEAULATON, et al (dir.), 

Patrimoines naturels au Sud : territoires, identités et stratégies locales, Marseille, IRD éditions, 2005, pp. 291-
310. 
24 Sur cette montagne, voir également l’article de Raphaël Gallien au sujet du ramanenjana dans ce numéro. 
25 Voir par exemple : Philippe BEAUJARD, Princes et paysans. Les Tanala de l’Ikongo. Un espace social du 
sud-est de Madagascar, Paris, L’Harmattan, 1983, p. 31 ; Sophie BLANCHY et Rahajesy ANDRIAMAMPIANINA, 

« Terre du tombeau, corps de l’ancêtre », in BLANCHY S., RAKOTOARISOA J.-A., et al. (dir.), Les dieux au 

service du peuple. Itinéraires religieux, médiations, syncrétisme à Madagascar, Paris, Karthala, 2006, pp. 193-
228. 
26 Christiane BOUGEROL, « Actualité de la sorcellerie aux Antilles », Cahiers d'études africaines, 189/190, 

2008, pp. 276-281. 
27 L’Eglise Fikambanana Apokalipsy eto Madagasikara Antohomadinika est reconnue par l’administration 

comme association cultuelle en 2003 par arrêté. Voir Sophie BLANCHY et al., Les dieux au service du peuple…, 

op. cit., p. 457. 



38 

La famille et les mpiandry, dans leur diagnostic, mêlent ainsi des représentations 

étiologiques liées à la consommation d’alcool ou de drogue et des représentations 

chrétiennes et populaires d’attaques sorcelaires ou de possessions par les démons. 

L’ambivalence bonne et/ou mauvaise des esprits du paysage religieux malgache est ici 

inexistante et fondue dans la représentation biblique des démons. Dans le mouvement de 

Réveil, comme dans l’Église Universelle du Royaume de Dieu (IURD) au Brésil, « les 

malheurs trouvent des solutions dans le message de libération, mais leurs origines se 

situent dans le panthéon ‘infernal’ d’obédience afro-brésilienne » 28  – « d’obédience 

malgache », pourrait-on plutôt écrire ici. En effet, les exorcistes œuvrent « à la croisée 

entre deux mondes, leur action ayant pour but de délivrer les captifs du démon et de les 

introduire dans la réalité divine »29, comme l’atteste le discours tenu par Tantely qui, une 

fois guéri, se dit protestant : « ce que je faisais avant, je ne l’ai pas fait exprès ». La 

question de la causalité des maux, du sens du mal, est centrale et lorsque Tantely assure 

ne pas « avoir fait exprès », il se place en position de malade souffrant d’une infortune. 

Il se ainsi détache du discours culpabilisant que les bergers disséminent à propos des 

malades aux prises des démons qu’ils prennent en charge. Pour les membres du Réveil, 

la présence démoniaque se manifeste rarement par hasard : les démons font suite à de 

mauvaises conduites ou de mauvaises actions (l’attrait pour le hard rock, les drogues, la 

sorcellerie), etc. 

 

 

 

 

                                                 
28 Ronaldo DE ALMEIDA, « La guerre des possessions », in CORTEN A., DOZON J.-P. et ORO A. P. (dir.), Les 
nouveaux conquérants de la foi. L’Église universelle du royaume de Dieu (Brésil). Paris, Karthala, 2003, p. 270. 
29 Philippe GONZALEZ, « Lutter contre l’emprise démoniaque. Les politiques du combat spirituel évangélique », 

Terrain, 50, p. 47, 2008. 

Imposition des mains dans la salle de prière  

(Photo autrice) 



39 

II) FIGURE DU DIABLE ET INTERPRETATION RELIGIEUSE 

L’anthropologue François Laplantine a montré que les malades et leur famille 

adoptent majoritairement une position qui appréhendent les agressions sorcelaires et les 

persécutions comme une étiologie spécifique30. Cette lecture de la souffrance entraîne 

une volonté de traitement de la maladie par une logique d’expulsion (exorcisme ou 

délivrance) de l’élément en cause dans la manifestation des divers maux. 

Les esprits présents à Madagascar se voient attribuer différents rôles selon les 

contextes religieux, « esprits démoniaques pour les uns, régulateurs de la relation des 

hommes avec l’environnement pour les autres »31. Les esprits sont donc appréhendés 

tantôt comme sources de bienfaits à qui peuvent être formulées différentes demandes de 

protection et de soutien, tantôt comme sources de maux, souvent perçus comme la 

manifestation d’un trouble psychiatrique et/ou une présence démoniaque. Ainsi, la 

chasse aux démons « puise abondamment dans le registre de la sorcellerie ». Lorsque les 

personnes souffrantes mentionnent des symptômes ou un diagnostic médical, les 

membres du Réveil l’entendent, s’en saisissent, mais ils concluent néanmoins à une 

origine démoniaque comme base de ces manifestations32. 

Face aux souffrances, les devins-guérisseurs s’attachent alors à distinguer les bons 

et les mauvais esprits :  

« On peut croire à une simple maladie, avant de savoir qu’il y a un esprit (zavatra, 

chose, être non identifié). On emploie aussi le mot fanahy qui a été repris par le 

vocabulaire chrétien (Fanahy Masina, l’Esprit Saint). Si la transe survient la nuit, 

on teste le possédé à la lumière d’une bougie qui chassera les mauvais esprits 

(fanahy ratsy). Alors, l’esprit encore inconnu est considéré comme masina (doué 

de hasina), c’est un zava-masina »33. 

La récupération et l’adaptation de la définition de termes propres au culte rendu 

aux ancêtres par le christianisme sont à resituer dans une inscription du bien et du mal. 

Une inscription essentielle pour saisir les diagnostics et le choix du traitement par 

l’exorcisme opéré par les membres du Réveil. Si les esprits ancestraux sont reconnus et 

identifiables par les bergers, ils sont traduits selon une grille de lecture empreinte de 

théologie chrétienne en fanahy ratsy : des diables et des démons. Ces figures doivent 

alors être chassées, expulsées. Nambinina me dresse le portrait de Tantely avant que je 

ne le rencontre : 

« il peut faire des voyages à l’étranger même sans prendre l’avion : comme ça [il 

claque des doigts] et il est en Amérique. C’est son grand-père qui l’a amené ici et 

quand il l’a amené, le son qui sortait de sa bouche, c’était le comportement d’une 

bête ! Quelques fois il se comportait comme un lion. Quelques fois, sa voix est 

                                                 
30 François LAPLANTINE, Anthropologie de la maladie : étude ethnologique des systèmes de représentations 
étiologiques et thérapeutiques dans la société occidentale contemporaine, Paris, Payot, 1986. 
31 Malanjaona RAKOTOMALALA et al., Madagascar : les ancêtres au quotidien…, op. cit. 
32 Sandra FANCELLO, « "Le Diable attaque la santé". Sorcellerie et délivrance en Afrique centrale (Centrafrique, 
Cameroun) », in Alice DESCLAUX, Aïssa DIARRA, Sandrine MUSSO (dir). Guérir en Afrique. Promesses et 

transformations, Paris, L'Harmattan, 2020, pp. 88-89 et p. 94.  
33 Sophie BLANCHY & Rahajesy ANDRIAMAMPIANINA, « Possession, transe ou dialogue ? Les formes récentes 
de la communication avec les ancêtres en Imerina (Madagascar) », in Marie-Claude DUPRE (dir.), Familiarité 

avec les dieux. Transe et possession (Afrique noire, Madagascar, La Réunion), Clermont-Ferrand, Presses 

universitaires Blaise Pascal, 2001, pp. 23-56. 



40 

comme celle des omby34 [« zébus »] et là, on peut voir qu’il y a beaucoup de sortes 

de devoly [« démons »], parce qu’il ne peut plus se tenir »35. 

Les nombreuses références à la figure du lion renvoient au premier Épître de 

Pierre, 5:8-9: « soyez sobres, veillez. Votre adversaire, le diable, rôde comme un lion 

rugissant, cherchant qui il dévorera »36. 

La figure du diable convoque un bestiaire polymorphe (bouc, chat, chauve-souris, 

hibou, etc.). Il peut aussi être considéré comme un loup : « amboadia mitafy 

zanak’ondry » (loup qui apparaît comme un agneau, loup qui se vêt d’habits d’agneau), 

expression où l’utilisation de ambodia (loup) et de zanak’ondry (agneau) est 

significative. Comme zanak’ondry renvoie au Christ, le diable est le loup (amboadia)37. 

 

III) BERGERS ET MEDECINS : UN PARTENARIAT INSTITUTIONNALISE 

Lors de l’apparition du mouvement de Réveil, les pratiques exorcistes se 

justifiaient par l’impuissance de la biomédecine face à la puissance du Diable. 

Aujourd’hui, l’institutionnalisation de la médecine dans les toby s’accompagne d’un 

changement de perspective dans la dynamique du Réveil. Là où les membres du Réveil 

(les iraka, « envoyés ») allaient à la rencontre des malades, ces derniers sont désormais 

conduits au toby par leurs familles. Ainsi après la fin de la Première République en 1972, 

la dynamique évangélique et les liens avec la biomédecine se sont inversés. Les bergers 

investissent les milieux urbains. Or, dès le début du XXe siècle, la pratique fréquente de 

l’exorcisme a entraîné plusieurs fermetures de temples urbains : l’exorcisme (bruyant et 

mouvementé) fait alors écho aux « désordres de la possession » qui scandalisent les élites 

urbaines formées par la London Missionary Society et qui ont « domestiqué toute 

expression corporelle [et] fait sienne la médecine occidentale38 ». Jusque dans les années 

1930, « les possédés, qualifiés de malades, s’étaient vus diriger vers les hôpitaux plutôt 

que vers les temples »39. 

De nos jours, à Soatsihadino, le pasteur poursuit son interprétation des maux de 

Tantely et complète son récit par l’efficacité des mpiandry, y compris, face à des cas de 

présences démoniaques : « il est encore ici, mais en quatre jours, il a été guéri et il est 

sain et sauf, il n’a plus de soucis maintenant. Et c’est lui qui témoigne : ‘‘moi, j’avais 

ceci, cela et cela’’ ». Selon le pasteur, les malades psychiatriques nécessitent un 

traitement à long terme, car ils n’acceptent pas la maladie, mais les « malades brutaux » 

possédés par les démons comme Tantely sont rapidement guéris si la famille se joint aux 

soins : 

« Lorsque leur ray amandreny [« père-et-mère »] ont vu que ce sont ces pouvoirs 

qui ont causé tout ça, sa fianakaviana [« famille »] qui l’a amené, ce n’est pas son 

choix. Sa famille est mpivavaka [« croyante »]. Sa famille ne lui a pas demandé la 

                                                 
34 Le pasteur a systématiquement basculé du malgache au français lors de nos échanges, pour finalement par 

glissement se saisir de la langue française en y ajoutant des termes en malgache ; ceux qui apparaissent en 
italique dans les extraits d’entretiens. 
35 Extrait d’un entretien réalisé en 2010 dans le toby de Soatsihadino à Fianarantsoa. 
36 « Mahonòna tena, miambena: fa ny devoly fahavalonareo mandehandeha tahaka ny liona mierona mitady 
izay harapany », 1 Petera 5 ; 8. 
37 Rian’aina RAZAFIMANDIMBY RABARIHOELA, « Les entités sacrées vues à travers le filtre des mouvements 

revivalistes et pentecôtistes », Études océan Indien, n°51-52, 2014, pp. 47-73. 
38 Lucile JACQUIER DUBOURDIEU, « De la guérison des corps à la guérison de la nation. Réveil et mouvements 

évangéliques à l’assaut de l’espace public », Politique africaine, n° 86, 2002, pp. 73-74. 
39 Malanjaona RAKOTOMALALA et al., Madagascar : les ancêtres au quotidien…, op. cit., p. 127. 



41 

permission pour l’amener ici. Ils l’ont attaché parce qu’il était brutal, mais quand 

il est arrivé, ces gens se sont enfuis. Nous les avons encouragés : ‘‘n’ayez pas peur 

des devoly, ne fuyez pas !’’ »40. 

Pour les membres du mouvement de Réveil, il est spécifiquement demandé aux 

malades, mais aussi à leur famille, de prendre une part active au traitement (prier, se 

soumettre aux chasses aux démons, voire se convertir au protestantisme), et ce alors que 

l’implication nécessaire face aux protocoles des psychiatres ou des médecins de l’hôpital 

luthérien est plutôt passive41 devant  des traitements qui se résument à une prescription 

médicamenteuse pour les pensionnaires des toby. À ces prescriptions s’ajoutent des 

consultations : une lors de l’arrivée d’un nouveau malade, une lors de la tournée 

mensuelle42 du médecin affecté aux relations avec le toby, et une consultation de sortie 

avant le départ du toby (cette dernière est souvent inexistante). 

Tantely présente son mal comme une possession incontrôlée bien qu’il assure 

avoir pactisé avec le diable. Il oscille alors entre culpabilité, persécution et victimisation 

dans le discours relatant ses maux. Les possessions relèvent de deux registres : la 

possession bénéfique – une élection provoquant prestige et contrôle – et la possession 

néfaste – une attaque provoquant une victimisation et du désordre. La première offre une 

position puissante, celle du contrôle social contre la sorcellerie en lien avec un esprit, 

alors que la seconde est une source de maux et de souffrance qui mènent à la folie ou à 

la mort43. 

Le mouvement de Réveil présente, comme les ministères de délivrances 

pentecôtistes, une : 

« volonté de maîtriser ce qui est ambigu au moyen de références à l’absolu 

apparaissant clairement, […] au sein desquels un grand nombre d’addictions, de 

problèmes psychologiques et de prédilections sont attachés à des démons qu’il est 

possible d’exorciser rituellement »44. 

Ainsi, « par l’association entre son problème personnel et un démon, l’individu 

peut accéder à une éventuelle expulsion rituelle et à l’identité sociale. L’abus rituel 

satanique fournit ainsi un système de référence convaincant » 45  pour traiter des 

phénomènes dits « nouveaux » pour les membres du mouvement de Réveil : les 

addictions aux drogues, aux jeux vidéo, les troubles psychiatriques ou psychologiques, 

burn-out, etc., alors que les maux qu’ils prenaient habituellement en charge étaient plus 

généralement l’alcoolisme, les attaques sorcelaires, les possessions...   

Les Églises chrétiennes, ethnographiées par l’anthropologue Sandra Fancello en 

Centrafrique et au Cameroun, comme le mouvement de Réveil malgache, sont 

« progressivement devenues des lieux de diagnostic et de ‘traitement’, et proposent des 

‘cures d’âmes’ et des exorcismes pour chasser les démons ou briser les liens ancestraux 

auxquels sont attribués la plupart des ‘maladies’ »46 . La psychiatre et anthropologue 

Claire Mestre remarque au sein de l’hôpital de Toamasina, à l’est de l’île, que le terme 

tromba est présent officieusement dans les chambres, couloirs et salle de soins de 

                                                 
40 Extrait d’un entretien réalisé en 2010 dans le toby de Soatsihadino à Fianarantsoa. 
41 Lesley SHARP, « Exorcists, psychiatrists…”, op. cit., p.537. 
42 Lors de cette visite, les ordonnances sont susceptibles d’être ajustées. 
43  J’ai travaillé cette question ailleurs : Olivia LEGRIP-RANDRIAMBELO, « Des démons et des fous à 

Madagascar : cacher, exorciser, montrer », Politique africaine, 1/157, 2020, pp. 111-141. 
44 David FRANKFURTER, « Le mal et ses complots imaginaires », Terrain, 50, 2008, pp. 14-31. 
45 Ibid. 
46 Sandra FANCELLO, « "Le Diable attaque la santé… », op. cit. 



42 

l’hôpital : les malades l’utilisent, les soignants l’emploient, mais le modifient rapidement 

en terminologie psychiatrique47, à l’inverse des membres du mouvement de Réveil qui 

conservent les diagnostics pluriels en les mâtinant de démonologie. Les malades et leur 

famille ressentent parfois une prégnance du pouvoir médical sur les savoirs populaires 

(ici d’autres religions) qui amorcent une confrontation entre « le discours des médecins 

[et] celui des patients, le savoir scientifique [et] le savoir populaire »48. Dans ce cas, les 

diagnostics religieux posés par le mouvement de Réveil apportent un semblant de 

consensus entre les interprétations et les discours. 

Les toby, en association avec les établissements médicaux luthériens (SALFA49) 

peuvent être perçus comme une institution psychiatrique. Les imbrications religieuses et 

médicales des toby et des établissements SALFA révèlent les manques en matière de 

structures médico-psychiatriques à Madagascar. Le système de santé privé géré par 

l’Eglise luthérienne à Madagascar compte une dizaine d’hôpitaux et une quarantaine de 

dispensaires. Les modèles hybrides de diagnostics (établis par un médecin de l’hôpital 

luthérien et par les bergers du toby) vont à la fois institutionnaliser les troubles des 

malades et leur donner une place reconnue de « malade mental » en prises avec les 

démons50. Le comité exécutif qui assure le fonctionnement des toby au sein de l’Église 

luthérienne malgache est ainsi doté d'un « département santé » composé de médecins et 

d'infirmiers, « qui sont tous bergers »51. De plus, la sécularisation et la diffusion de la 

biomédecine ont contribué, non pas à éradiquer, mais à déplacer les représentations des 

démons52  comme vecteurs de maux. Le diable et les démons se manifestent par des 

expressions pathologiques53 (crises individuelles, possessions, etc.) qui sont perçues à 

travers une grille psychiatrique. 

« Si l’asile est censé participer pleinement au renouvellement d’une 

épistémologie médicale présentée comme nécessaire à l’ordre colonial », il permet avant 

tout de différencier les « fous » et les « normaux »54 . Claire Mestre a ainsi elle aussi 

rencontré cette volonté de maintenir un cadre par l’institution hospitalière lors de sa 

présence au sein de l’hôpital de Toamasina face à une femme qui présente des crises 

convulsionnaires : 

« Le terme tromba prononcé par la major comme un cri de guerre induit aussitôt 

une stratégie de défense contre cette effraction : l’ordre est rétabli par l’hystérie, 

et ce diagnostic n’a pas ici pour finalité la meilleure compréhension d’un trouble 

psychologique, mais l’éradication violente d’un symptôme provocateur de 

désordre »55. 

Or, le discours idéal du mouvement de Réveil établit un principe inverse : les 

démons étant présents à tous les niveaux de la société, tout individu peut être à leur merci. 

                                                 
47 Claire MESTRE, « De la possession à l'hystérie : conversion médicale dans un hôpital malgache », L'Autre. 

Cliniques, cultures et sociétés, 2/3, 2001, p. 495-508. 
48 Ibid. 
49 Sampan’asa loterana momban’ny fahasalamana. La « branche luthérienne pour les services de santé » est 

instituée en 1979. 
50 Olivia LEGRIP-RANDRIAMBELO, « Des démons et des fous… », op. cit. 
51 Seth RASOLONDRAIBE, Le ministère de “berger” dans les Églises protestantes de Madagascar (de la fin du 

XIXe siècle à nos jours). Tensions et compromis entre mouvements de Réveil, institutions protestantes et 
religions traditionnelles, Thèse de doctorat en sociologie et en science des religions, École pratique des hautes 

études, 2010, p. 23. 
52 Lionel OBADIA, Satan…, op. cit., p. 138. 
53 Ibid., p. 216. 
54 Raphaël GALLIEN, « La chair de l’asile… », op. cit. 
55 Claire MESTRE, « De la possession à l'hystérie… », op. cit. 



43 

La distinction entre « fou » et « censé » est ainsi atténuée au profit d’une distinction entre 

croyants engagés dans le protestantisme et non-croyants. L’unique interprétation 

démoniaque des bergers constitue ainsi un moyen subsidiaire de contrôle des 

manifestations physiques ou psychiques de la souffrance des malades et de leur famille 

prise en charge au toby. 

 

CONCLUSION 

Le discours que tient Tantely sur son expérience et son engagement dans le 

satanisme est marqué par la cure exorciste qu’il est en train de suivre. Avant de pactiser 

avec le Diable, il a grandi dans le catholicisme. Mais lorsqu’il mentionne les démons 

qu’il a fréquentés, il utilise le terme « devoly » dérivé de l’anglais « devil », terme plutôt 

utilisé par les protestants, alors que les catholiques ont tendance à préférer celui de 

« demonia » construit à partir du français « démon ». L’histoire missionnaire de 

Madagascar fait que ces différences en matière de terminologie chrétienne sont 

clairement identifiables. Si les malades et leurs familles recherchent le sens du mal56, ils 

sont aussi attachés au sens de la guérison57, et donc aux registres étiologiques et aux 

pratiques mises en place par les guérisseurs, quel que soit le modèle thérapeutique choisi 

(biomédical, chrétien ou lié au culte des ancêtres). 

La mise en place d’un diagnostic est la condition qui permet un traitement médical 

ou religieux et donc le passage ténu entre marginalisation et acceptation de maux 

présentés par les malades comme relevant de la possession (par des démons ou des 

esprits). La « folie » issue de la possession est ainsi pensée comme un moyen de décrire 

la causalité et les manifestations corporelles de la maladie par les membres du 

mouvement de Réveil58. 

Le partenariat institutionnalisé entre le mouvement de Réveil et les dispensaires 

ou hôpitaux luthériens ainsi que les discours sur les pactes scellés avec le Diable 

montrent deux inversions de posture en comparaison avec les principes édictés par 

Rainisoalambo et les fondateurs du Réveil. Si les bergers ont un temps pallié 

l’incompétence de la biomédecine face aux phénomènes de possession, les deux 

systèmes semblent désormais s’articuler sans toutefois se superposer, puisque chacun 

conserve sa grille de lecture étiologique. Si les possédés devaient initialement être sauvés 

par l’exorcisme, un cas comme celui de Tantely conduit les religieux à repenser leur 

démarche, face à un individu ayant fait ouvertement le choix de pactiser avec le diable. 

Alors que les membres du Réveil allaient individuellement à la rencontre de malades 

isolés, dorénavant les bergers agissent avec les médecins et les malades qui sont eux-

mêmes accompagnés par leur famille. Si bien que les bergers n’ont plus uniquement 

besoin de recourir à la chasse aux démons avec l’aide de Jésus-Christ, mais revendiquent 

également la nécessité de s’appuyer sur la biomédecine (consultation, prises 

médicamenteuses, etc.) dans une prise en charge qui se fait désormais de manière plus 

collective. L’institutionnalisation de la biomédecine dans les toby a ainsi modifié la 

« structure dramaturgique »59 de l’interprétation et des actions des bergers. 

 

                                                 
56 Marc AUGE et Claudine HERZLICH (dir.), Le sens du mal. Anthropologie, histoire, sociologie de la maladie, 

Paris-Montreux, Éditions des Archives Contemporaines, 1994 [1984]. 
57 Fatima Zohra CHERAK, « Possession et ensorcellement comme ‘maladies chroniques’ », Emulations – Revue 
de sciences sociales, n°27, 2019, pp. 97-111. 
58 Lesley SHARP, « Exorcists, psychiatrists… », op. cit. 
59 Françoise RAISON-JOURDE, Bible et pouvoir…, op. cit., p. 790. 



44 

 

 

 

BIBLIOGRAPHIE COMPLÉMENTAIRE 

Absi Pascale, « Le pacte avec le diable », Journal des anthropologues, 90-91, 2002, p. 

105-120. 

Aït Mehdi Gina, et Romain Tiquet, « Introduction au thème. Penser la folie au 

quotidien », Politique africaine, 157/1, 2020, p. 17-38. 

Mandressi Rafael, « Les médecins et le diable », Chrétiens et sociétés, 13, 2006, DOI : 

https://doi.org/10.4000/chretienssocietes.2111 

M’Bokolo Elikia., « Histoire des maladies, histoire et maladie : l’Afrique », Augé M. & 

Herzlich C. (dir.), Le sens du mal. Anthropologie, histoire, sociologie de la maladie, 

Paris-Montreux, Éditions des Archives Contemporaines, 1994 [1984], p. 155-186. 

 

Accompagnement d’un malade au SALFA (Photo auteur) 

https://doi.org/10.4000/chretienssocietes.2111

