QUAND LE DIABLE SE MELE DE SANTE.
INTERPRETATIONS DEMONIAQUES DES MALADIES A
MADAGASCAR

Olivia LEGRIP-RANDRIAMBELO
Anthropologue

Chercheuse associée au LARHRA — UMR 5190
et a ’ERC MaDAT (CNRS-IMAF)

Résumé : Cet article interroge les interprétations démoniaques que donnent les
membres du mouvement de Réveil luthérien malgache (fifohazana) aux maux des
personnes qu’ils prennent en charge dans leurs centres d’accueil et de soin (foby). Dans
une perspective anthropologique, 1’analyse se fera a D’appui d’études de cas
ethnographiques de malades diagnostiqués par les membres du mouvement de Réveil
comme ayant pactisé avec le Diable. L’interprétation religicuse des maux s’inscrit dans
la longue durée, en paralléle de [D’institutionnalisation d’un partenariat entre le
mouvement de Réveil et les structures biomédicales.

Mots-clés : Représentations du Diable, santé mentale, protestantisme, exorcisme,
biomédecine, Madagascar

Abstract: This article proposes to question the demonic interpretations given by members
of the Malagasy’s Lutheran Awakening movement (fifohazana) to the ills of the people
they care for in reception and care centers (toby). From an anthropological perspective,
the analysis will be based on ethnographic case studies of patients diagnosed by
members of the Awakening movement as having made a pact with the Devil. The religious
interpretation of ills is part of the long term, in parallel with the institutionalization of a
partnership between the Awakening movement and biomedical structures.

Keywords: Devil’s representations, Mental Health, Protestantism, Exorcism,
Biomedicine, Madagascar

31



Le mouvement de Réveil luthérien malgache (fifohazana) tient un role important
dans la prise en charge des malades depuis son apparition a la fin du XIX® siécle'. Ses
membres énoncent, aux personnes qu’ils accueillent dans les centres de soin (foby), des
interprétations démoniaques face & leurs maux. Cet article propose d’interroger les
transformations récentes que présente le Réveil avec une réflexion sur la notion de
« pacte » avec le Diable dans les discours d’un malade et des bergers?, mais aussi sur
I’institutionnalisation d’un partenariat entre les foby du mouvement de Réveil et les
structures biomédicales. Dans une perspective anthropologique, 1’analyse se fera a
I’appui d’études de cas ethnographiques® de malades diagnostiqués par les membres du
mouvement de Réveil comme ayant pactisé avec le Diable.

Toby signifie « camp », il désigne une infrastructure composée de logements pour
les malades, d’une salle de pricre et souvent d’un jardin potager, gérés par un représentant
du Réveil et financés par le mouvement. 7oby se décline aussi avec la notion de « grands
camps » (tobilehibe) que sont les quatre lieux ou se sont produits les quatre réveils entre
1894 et 1941. Rainisoalambo est le premier a connaitre ce réveil en 1894, dans la localité
de Soatanana. Puis vient celui de Ravelonjanahary en 1927 a Manolotrony, au sud de
Fianarantsoa. Ensuite, celui de Daniel Rakotozandry en 1939 a Farihimena dans la région
du Vakinankaratra. Et enfin, celui de Germaine Volahavana, dit Nenilava (« grande
mére »), en 1941 a Ankaramalaza dans le district de Manakara*. Rainisoalambo,
Ravelonjanahary et Nenilava ont tous trois pour point commun d’étre des enfants de
devins-guérisseurs réputés.

De fait, le XIX® siécle a vu apparaitre de nombreux mouvements de Réveil a
travers le monde®, Madagascar ne faisant pas exception. Les « initiatives religieuses »
des années 1890 sont associées a la décomposition du mouvoir merina, aux mutations
des pratiques publiques du culte aux ancétres, ainsi qu’a la résurgence de différents

1 Voir notamment les travaux de: Lucile JACQUIER-DUBOURDIEU, « Représentation de 1’esclavage et
conversion : un aspect du mouvement du réveil a Madagascar », Cahiers Sciences Humaines, vol. 32, n°3,
1996, pp. 597-610 ; « Soatanana, une nouvelle Jérusalem en pays Betsileo », Géographie et cultures, n°33,
2000, pp. 89-112 ; Sophie BLANCHY, « Pratiques et représentations religieuses a Madagascar au temps de Lars
Vig (missionnaire et ethnographe), 1875-1903. Textes et contexte », Ateliers du LESC [Online], n°32, 2008,
DOI : https://doi.org/10.4000/ateliers.2002 ; Sophie BLANCHY, « L’évangélisation vue de pres. Archives,
ethnologie, histoire », in Faranirina Rajaonah et Didier Nativel, Madagascar revisitée. En voyage avec
Frangoise Raison-Jourde, Paris, Karthala, 2009 ; pp. 227-259 ; de Malanjaona RAKOTOMALALA et al.,
Madagascar : les ancétres au quotidien, Paris, L’Harmattan, 2001 ; et de Frangoise RAISON-JOURDE, Bible et
pouvoir a Madagascar au XIX® siecle. Invention d’une identité chrétienne et construction de 1’Etat, Paris,
Karthala, 1991.

2 Les bergers, mpiandry, sont des membres du mouvement de Réveil formé a la pratique exorciste durant deux
années avant d’étre ordonnés pour ensuite étre autorisés a exorciser dans les paroisses, les toby ou au domicile
des malades ; toujours en groupe d’au moins trois personnes. Les bergers sont des hommes ou des femmes,
issus de tous horizons professionnels, qui ont ressenti un appel, ont été guéri par les membres du Réveil, ou
appartiennent a une famille au fort engagement dans le fifohazana.

% Les données mobilisées ici sont issues d’une enquéte de terrain menée dans différents toby dés 2009 pour un
doctorat en anthropologie et poursuivi depuis dans le cadre postdoctoral. Le recueil des données s’est fait de
plusieurs maniéres : des journées complétes passées au sein des foby, des suivis de malades lors de leur arrivée
ou lors des actions des bergers a leur domicile, des observations de consultations a 1’hopital luthérien de
Fianarantsoa et des temps réservés aux entretiens avec les différents acteurs.

4 Le mouvement du Réveil est pergu et regu comme « un mouvement a direction malgache » ; aprés les conflits
entre les adeptes du culte des ancétres et les nouveaux convertis chrétiens, le mouvement du fifohazana et les
nouvelles Eglises au sens large (sekta) représentent une « troisiéme force » en progression. Malanjaona
RAKOTOMALALA et al., Madagascar : les ancétres au quotidien, Paris, L’Harmattan, 2001, pp. 15-16.

% Voir entre autres : David B. BARRETT, « L'évolution des mouvements religieux dissidents en Afrique (1862-
1967) », Archives de sociologie des religions, n°25, 1968, pp. 119-120.

32



https://doi.org/10.4000/ateliers.2002

troubles épidémiques®. Les mouvements de Réveil sont donc souvent corrélés a des
événements socio-politiques, le fifohazana s’inscrivant dans les pratiques des missions
norvégiennes installées depuis les années 1860 sur 1’ile et occupant de plus en plus de
place. Un mouvement de Réveil qui émerge quelques années seulement avant
I’apparition des premiers mouvements nationalistes (celui des menalamba en 1895),
alors que I’1le passe progressivement sous domination frangaise a partir de 1896.

Pour saisir la maniére dont le fifohazana érige I’exorcisme en un dispositif pour
accéder a plusieurs niveaux de guérisons (religieuse, social et biologique), il sera
nécessaire de penser la figure du diable et les phénoménes de diabolisation des esprits
ancestraux malgaches. Les activités du mouvement de Réveil reposent en effet sur un
discours de diabolisation des esprits et se donnent & voir a travers la prise en charge des
corps possédés et/ou ensorcelés. Ce processus sera détaillé depuis I’apparition du Réveil
en 1894 dans la région betsileo (Hautes Terres centrales) jusqu’aux perceptions
contemporaines, face a une société toujours aux prises avec des crises démoniaques
notamment associées a la mondialisation et aux addictions. Ainsi, 1’interprétation
religieuse des maux s’inscrit dans la longue durée, tout en s’adaptant aux époques : les
membres du Réveil pergoivent notamment la présence de démons dans la consommation
de drogues ou d’alcool (une interprétation persistant depuis le XIX® siécle), mais aussi
dans des pratiques plus contemporaines comme les jeux vidéo ou les musiques Aard rock.

La prise en charge par le mouvement de Réveil luthérien des malades souffrant
notamment d’addiction & I’alcool n’est pas surprenante, car les Eglises protestantes sont
a I’initiative d’une volonté de prohibition de la vente et de la consommation d’alcool dés
la fin du XIX¢ siécle et ont créé des « ligues d’abstinents »’, a ’image de la Croix bleue
(Vokovoko manga). La consommation d’alcool est un risque d’apparition de troubles
pour les protestants, tandis que le poéme « L’ ABC de I’alcool » (« Abidin 'ny toaka » de
Rajaonary, 1880) met en garde les buveurs des risques encourus, notamment celui de
basculer dans la folie®.

Le vocabulaire et les catégories du culte aux esprits et ceux de la démonologie
protestante se croisent au méme titre qu’elles rencontrent les grilles de lectures de la
psychiatrie. Les structures proposant un accompagnement psychiatrique ou
psychologique sont quasiment inexistantes & Madagascar. La psychiatrie malgache est
modelée selon la loi frangaise sur les aliénés de 1838, qui impose notamment a chaque
département francais de disposer d’un établissement réservé aux « aliénés » ° .
L’existence d’un seul établissement public spécialisé dans les troubles psychiatriques a
favorisé les réponses religieuses au traitement de ces maux®. En 1912, I’asile d’aliénés
d’Anjanamasina est installé & proximité d’ Antananarivo. Il constitue une proposition de
prise en charge publique qui s’inscrit a la suite des établissements de santé missionnaire,
notamment ceux de la London Missionary Society présents sur 1’ile dés la premicre

® Notamment le paludisme entre 1904 et 1910, ainsi que la peste et la grippe entre 1928 et 1930. Malanjaona
RAKOTOMALALA et al., Madagascar : les ancétres au quotidien..., op. cit, pp. 124-125.

" Louis MOLET « Cadres pour une ethnopsychiatrie de Madagascar », L’Homme, vol. 7, n° 2, 1967, p. 20.

8 Claire RIFFARD, « Les débuts de la poésie écrite en langue malgache », Etudes océan Indien, n°40-41, 2008,
pp. 81-100 ; Olivia LEGRIP-RANDRIAMBELO, « Bien boire, mal boire. Regards sur 1’ivresse des guérisseurs
malgaches », Civilisations, n°66, 2017, p. 43-58 ; Malanjaona RAKOTOMALALA et al., Madagascar : les
ancétres au quotidien..., op. cit.

® Voir Danielle GOUREVITCH et Lanto RATSIFANDRIHAMANANA, « Retour de Madagascar : pour une histoire
de la psychiatrie malgache », Histoire des sciences médicales, 51/2, 2017, pp. 293-302 ; Rapha&l GALLIEN, «
La chair de ’asile. Le quotidien de la folie, entre violences ordinaires et ambitions disciplinaires (Madagascar,
1941) », Politique Africaine, 1/157, 2020, p.71.

0 Ibid.

33



moitié du XIX® siécle!. Cette présence et I’installation de structures médicales a partir
des localisations des stations missionnaires ont ét€¢ un levier pour la création des toby, le
premier étant apparu a Soatandna, au sein d’une station missionnaire de la Norwegian
Missionary Society. Les asiles, au méme titre que les toby, servant a isoler les malades'?.

Le mouvement de Réveil s’est majoritairement saisi de ces questions. Les
malades pris en charge par le Réveil, également suivis par des médecins d’hopitaux
luthériens partenaires des toby, sont présentés comme des possédés ou des ensorcelés
chroniques auxquels le traitement par I’exorcisme doit étre adapté. Ces malades vivent
avec leur trouble entre prescriptions médicales de 1’hopital luthérien (antipsychotique,
anti-anxiolytique, etc.) et marginalisation sociale a I’extérieur du toby (« fou » dangereux,
« fou » errant, « poids » pour la famille'®). La vie quotidienne au toby est basée sur
I’acceptation de la présence démoniaque, qui ouvre a la prise en charge et a la
transformation de la stigmatisation en une possible délivrance, par la conversion au
protestantisme, a condition que les bergers parviennent au but qu’ils se sont fixés, ¢’est-
a-dire libérer le corps et I’esprit de la présence des démons.

La premiére partie de cet article sera consacrée au cas ethnographique de Tantely**,
jeune homme hébergé au toby apres avoir scellé un pacte avec le diable. Ensuite, il sera
question de la figure du Diable et de ces interprétations. Enfin, la troisiéme partie
discutera du partenariat entre le mouvement de Réveil et les centres médicaux luthériens.

I) PACTISER AVEC LE DIABLE

L’état général et les maux d’un pensionnaire d’un des deux foby de Fianarantsoa
(capitale de la région betsileo) font 1’objet de nombreuses discussions, rumeurs et
interprétations par les bergers. Nambinina, le pasteur de la paroisse a laquelle est rattaché
le toby, et plusieurs mpiandry, évoquent la frontiére floue entre actes sorcelaires et
possession démoniaque. Tantely est né en 1991 a Fandriana, commune située a environ
200 kilométres au nord de Fianarantsoa. Lors de I’enquéte ethnographique, il était agé
d’une vingtaine d’années. Au moment de notre rencontre, il se présente comme
« satanique » et utilise le terme en frangais, langue qu’il maitrise peu par ailleurs. Les
membres du Réveil familier du roby, quant a eux, le décrivent soit comme
«démoniaque » — terme du pasteur la aussi exprimé en frangais — soit comme
« diabolique » et « possédé par le Diable » pour les bergers. Dans son ouvrage consacré
a la figure de Satan, Lionel Obadia souligne que

« ‘satanique’ reste un adjectif lié a une personne théologique et mythologique et
s applique essentiellement aux conduites attribuées a ce qu’on croit étre un culte,
alors que ‘diabolique’ est une catégorie plus large, plus impersonnelle, évoquant
un principe plus qu 'une figure du Mal »*.

Une différence qui nous oblige a devoir approfondir les motivations qui
conduisent aux différents diagnostics installant en leur cceur 1’interprétation démoniaque.
Ainsi le pasteur, a I’appui de sa formation théologique, ajoute une lecture « satanique »

 Thomas ANDERSON, « Converting the Hospital: British Missionaries and Medicine in Nineteenth-Century
Madagascar », ltinerario, 41/3,2017, pp. 539-554 ; Karina Hestad SKEIE, Building God s Kingdom. Norwegian
missionaries in Highland Madagascar 1866-1903, Brill, 2013.

12 L esley SHARP, « Exorcists, psychiatrists, and the problems of possession in northwest Madagascar », Social
Science & Medicine, 38/4, 1993, pp. 525-542.

13 Selon les expressions recueillies ces derniéres années auprés des familles des malades et des bergers.

4 Tous les interlocuteurs cités dans I’article ont été anonymisés.

15 Lionel OBADIA, Satan. Paris, Ellipses, 2016, p. 216.

34



aux maux psychologiques, alors que les bergers, dont la formation en théologie
protestante est moins dense, y voient quant a eux, une présence démoniaque. Cette
différentiation dans les termes a peu de conséquences pour Tantely : il est déja familier
du terme « satanique » et son séjour au foby a provoqué, comme pour de nombreux autres
pensionnaires, un mimétisme dans l’'usage du vocabulaire propre a la théologie
protestante. Aprés un mois passé au toby, il assure étre devenu protestant. Les
(re)conversions des pensionnaires des toby sont trés fréquentes tant qu’ils y résident.
Mais une fois de retour dans leur famille et aux prises avec le quotidien, la pratique
protestante diminue ou tend a étre oubliée.

Imposition des mains (photo autrice)

Jean-Pierre, un mpiandry présent quotidiennement au toby, corrobore 1’histoire
narrée par le pasteur dés qu’il évoque les maux de Tantely :

« Le type qui est en polo noir la, c’est un cas spécial, parce qu’il était venu possédé
par le Diable. 1l a suivi le culte satanique avant. Et lorsque cet événement se passe,
la nuit, il sort de chez lui, il va quelque part, et ne sait ou est-ce qu’il est... On lui
a tracé le visage méme ! Et il ne peut pas... en arrivant ici, il ne peut pas... méme
pas appeler le nom de Jésus. Et son hobby c’est appeler le nom de Jésus et son
regard... ses yeux tournent en haut la et il commence a ramper a quatre pattes
comme un lion, il rugit comme un lion. Mais maintenant, il peut appeler le nom de
Jésus | »18.

La trace sur le visage que mentionne le berger fait référence a une cicatrice sur le

front du jeune homme. Si Tantely ne 1’évoque pas, les bergers y voient la « marque de la
béte » qui est I’un des signes les plus représentatifs d’un pacte scellé avec le Diable. Les

%8 Traduction d’un extrait d’un entretien réalisé en 2010 dans le foby de Soatsihadino & Fianarantsoa.

35



descriptions de ces marques apparaissent en Europe dés les rapports de proces en
sorcellerie et les traités de démonologie du XVI° siécle®”.

Tantely, quant a lui, raconte son expérience sous un autre angle, celui du malade
qui a été en contact direct avec le démon. Autrement dit, il relate une expérience sensible,
corporelle et intense : « une nuit ou je dormais dans un lit, il y a quelque chose de noir
qui m’a entouré »8, la « chose » noire, ou le « nuage noir » comme il le décrit aussi
parfois, désigne les ténébres par lesquels se manifeste la puissance surnaturelle des
démons. 1l liste ensuite les endroits dans lesquels il a été « téléporté » le plus
fréquemment : le Vatican, les Etats-Unis et la montagne sacrée d’Ambondrombe, au sud
de larégion betsileo. Ces trois lieux, a priori sans proximité géographique ou symbolique,
font néanmoins lien dans le récit de Tantely et son rapport aux phénoménes religieux
ayant jalonné son expérience jusque-la. Le Vatican, siége du catholicisme, tend un pont
entre Tantely et sa confession initiale, celle transmise par ses parents et a laquelle il
s’oppose finalement en se rapprochant du satanisme. Les Etats-Unis, quant a eux,
reflétent un espace fantasmé, a la fois source d’inspiration pour Tantely et ses amis,
amateurs de groupes de hard rock et de heavy métal étatsuniens, tout en renvoyant au
satanisme tel que mis en scéne dans I’imaginaire populaire, notamment a travers les films
d’épouvante ou la musique. Depuis les années 1980, des signes, des symboles et un
répertoire de discours présentant le diable, des rituels ou des incantations'® sont fréquents
sur des pochettes d’album et dans des paroles de chanson, principalement nord-
américaines, que Tantely affectionne. Dans le discours des membres du mouvement de
Réveil, les Etats-Unis sont donc percus comme le foyer du péché répandu par la
mondialisation, mais aussi comme le si¢ge du satanisme. En effet, I'Eglise de Satan y est
créée officiellement en 1966 par Anton Lavey?. Le « satanisme moderne », en devenant
une Eglise, n’est plus une croyance marginale, il devient un concurrent direct du
protestantisme. Tandis qu’en paralléle, certains psychiatres nord-américains analysent le
satanisme comme une psychopathie propre aux adolescents?.

La troisiéme étape du trajet surnaturel de Tantely est la montagne sacrée
d’ Ambondrombe. Ce massif et la forét qui la compose sont a la fois un patrimoine naturel
protégé et un héritage ancestral, lieu majeur dans les récits du culte aux ancétres connus
dans toute 1’1le de Madagascar. Ainsi dans la région betsileo, il est souvent dit qu’aprés
la mort, I’esprit (fanahy) du défunt et ancétre en devenir, voyagent du tombeau jusqu’a
la montagne d’Ambondrombe®. Dans une perspective géographique, Sophie Moreau
qualifie la montagne sacrée d’ Ambondrombe de « lieu-symbole ». Si cette montagne est
sacrée, elle présente une ambivalence qui permet de comprendre pourquoi Tantely s’y
référe dans ces voyages surnaturels. Elle est aussi appelée Iratsy (« la mauvaise »), ce
qui en fait également un lieu maudit. L’enfant d’un prince y aurait trouvé la mort, perdu
dans les bois ou noyé dans un étang, faisant de la montagne un site maudit considéré

7 Plusieurs exemples sont cités dans les anthologies sur les rencontres avec le Diable ou les combats contre le
Diable : Nicolas DIOCHON et Philippe MARTIN, Rencontres avec le Diable. Anthologie d 'un personnage obscur,
Paris, Edition du Cerf, 2022 ; Olivia LEGRIP-RANDRIAMBELO, Le combat contre le Diable. L exorcisme dans
les textes du XVI°"™ siécle a aujourd hui, Paris : Edition du Cerf, 2021.

%8 Traduction d’un extrait d’un entretien réalisé en 2010 dans le foby de Soatsihadino & Fianarantsoa.

 Lionel OBADIA, Satan. Paris, Ellipses, 2016, p. 166.

2 1pid., p. 170.

2 Ibid., p. 220.

22 Sandra EVERS, Constructing History, Culture and Inequality: The Betsileo in the Extreme Southern
Highlands of Madagascar. Leyde, Brill, 2002, p. 241.

36



comme la demeure d’esprits malveillants?®. Une représentation qui cohabite avec celle
d’un lieu sacré présentant les attributs des lieux associés aux cultes ancestraux?*.

Tantely détaille avec précision le culte satanique qu’il a suivi. I décrit une grande
croix dans une grotte dans laquelle le rituel est organisé par un homme « qui ressemble
a un mompera [« prétre catholique », terme dérivé du frangais « mon pére »] » et qui
manipule une assiette et une téte de lion autour d’une pierre sacrificielle.

Les ¢évocations d’une assiette renvoient aux habituelles pratiques de
manipulations de ces objets par les devins-guérisseurs?, auxquels s’ajoute une référence
au catholicisme par la présence d’un substitut de prétre dans la vision qu’il a regue.

Il poursuit sur son initiation : « la troisiéme fois que le nuage noir m’a emmené
la-bas, il a mis une force [hery/ en moi ». Il dit avoir di mettre sa main au-dessus de
I’assiette en dressant I’index et 1’auriculaire, « comme les cornes du Diable », dit-il, et
« le démon [devoly] m’a fait entrer quelque chose, comme du courant ». La encore la
description qu’il fait des gestes opérés renvoie a une gestuelle satanique.

Ensuite, Tantely a commencé a commettre de nombreux vols, dans des maisons,
a I’église, etc. Aux Antilles, I’anthropologue Christiane Bougerol associe les vols a la
sorcellerie ; elle remarque qu’« une personne qui se sent atteinte de fagon répétitive dans
sa vitalité physique et sociale a tout lieu de penser qu’elle est I’objet d’une persécution
intentionnelle de la part d’un sorcier »%. Désormais, Tantely assure étre conscient de son
mal. Il raconte les conséquences de sa possession :

« les démons m’ont envoyé dans une église Apokalipsy [Eglise pentecétiste] pour
faire des gaffes [gafy]. Ils l’ont su parce que quand je suis arrivé la-bas, j’ai
tremblé et apres ils m’ont fait la chasse des démons, ils savaient que j’avais des
fanahy ratsy [« mauvais esprit »] ».

C’est a ce moment que sa famille 1’a conduit au toby. Les mauvais esprits cités
par Tantely sont une métaphore du Diable, des démons, mais sont aussi la facon de
nommer les esprits néfastes a 1’origine des attaques sorcelaires envoyées par les sorciers
et qui touchent de nombreux pensionnaires des foby.

Un exorcisme occasionnel pratiqué par un pasteur de 1’Eglise évangélique
Apokalipsy?” (une branche dissidente de I’Eglise Adventiste du septiéme jour) et un lien
a un évenement extraordinaire (les comportements socialement déviants et les
tremblements) ont conduit la famille a imaginer une prise en charge des difficultés de
Tantely par un recours régulier et quotidien a I’exorcisme organisé et orchestré par le
toby.

2 Sophie MOREAU, « Logique patrimoniale et conservation de la forét : I’exemple de la forét d’ Ambondrombe,
Sud-Betsileo, Madagascar », in Marie-Christine CORMIER-SALEM, Dominique JUHE-BEAULATON, et al (dir.),
Patrimoines naturels au Sud : territoires, identités et stratégies locales, Marseille, IRD éditions, 2005, pp. 291-
310.

2 Sur cette montagne, voir également ’article de Raphaél Gallien au sujet du ramanenjana dans ce numéro.
% Voir par exemple : Philippe BEAUJARD, Princes et paysans. Les Tanala de I'Ikongo. Un espace social du
sud-est de Madagascar, Paris, L’Harmattan, 1983, p. 31 ; Sophie BLANCHY et Rahajesy ANDRIAMAMPIANINA,
« Terre du tombeau, corps de 1’ancétre », in BLANCHY S., RAKOTOARISOA J.-A., et al. (dir.), Les dieux au
service du peuple. Itinéraires religieux, médiations, syncrétisme a Madagascar, Paris, Karthala, 2006, pp. 193-
228.

% Christiane BOUGEROL, « Actualité de la sorcellerie aux Antilles », Cahiers d'études africaines, 189/190,
2008, pp. 276-281.

2 ’Bglise Fikambanana Apokalipsy eto Madagasikara Antohomadinika est reconnue par 1’administration
comme association cultuelle en 2003 par arrété. Voir Sophie BLANCHY et al., Les dieux au service du peuple...,
op. cit., p. 457.

37



La famille et les mpiandry, dans leur diagnostic, mélent ainsi des représentations
étiologiques liées a la consommation d’alcool ou de drogue et des représentations
chrétiennes et populaires d’attaques sorcelaires ou de possessions par les démons.
L’ambivalence bonne et/ou mauvaise des esprits du paysage religieux malgache est ici
inexistante et fondue dans la représentation biblique des démons. Dans le mouvement de
Réveil, comme dans I’Eglise Universelle du Royaume de Dieu (IURD) au Brésil, « les
malheurs trouvent des solutions dans le message de libération, mais leurs origines se
situent dans le panthéon ‘infernal’ d’obédience afro-brésilienne »?8 — « d’obédience
malgache », pourrait-on plutét écrire ici. En effet, les exorcistes ceuvrent « a la croisée
entre deux mondes, leur action ayant pour but de délivrer les captifs du démon et de les
introduire dans la réalité divine »?°, comme I’atteste le discours tenu par Tantely qui, une
fois guéri, se dit protestant : « ce que je faisais avant, je ne 1’ai pas fait exprés ». La
question de la causalité des maux, du sens du mal, est centrale et lorsque Tantely assure
ne pas « avoir fait expres », il se place en position de malade souffrant d une infortune.
Il se ainsi détache du discours culpabilisant que les bergers disséminent a propos des
malades aux prises des démons qu’ils prennent en charge. Pour les membres du Réveil,
la présence démoniaque se manifeste rarement par hasard : les démons font suite a de
mauvaises conduites ou de mauvaises actions (I’attrait pour le sard rock, les drogues, la
sorcellerie), efc.

Imposition des mains dans la salle de priére
(Photo autrice)

2 Ronaldo DE ALMEIDA, « La guerre des possessions », in CORTEN A., DOZON J.-P. et ORO A. P. (dir.), Les
nouveaux conquérants de la foi. L 'Eglise universelle du royaume de Dieu (Brésil). Paris, Karthala, 2003, p. 270.
2 Philippe GONZALEZ, « Lutter contre ’emprise démoniaque. Les politiques du combat spirituel évangélique »,
Terrain, 50, p. 47, 2008.

38



II) FIGURE DU DIABLE ET INTERPRETATION RELIGIEUSE

L’anthropologue Frangois Laplantine a montré que les malades et leur famille
adoptent majoritairement une position qui appréhendent les agressions sorcelaires et les
persécutions comme une étiologie spécifique®. Cette lecture de la souffrance entraine
une volonté de traitement de la maladie par une logique d’expulsion (exorcisme ou
délivrance) de I’élément en cause dans la manifestation des divers maux.

Les esprits présents a Madagascar se voient attribuer différents roles selon les
contextes religieux, « esprits démoniaques pour les uns, régulateurs de la relation des
hommes avec I’environnement pour les autres »*. Les esprits sont donc appréhendés
tant6t comme sources de bienfaits a qui peuvent étre formulées différentes demandes de
protection et de soutien, tantét comme sources de maux, souvent per¢us comme la
manifestation d’un trouble psychiatrique et/ou une présence démoniaque. Ainsi, la
chasse aux démons « puise abondamment dans le registre de la sorcellerie ». Lorsque les
personnes souffrantes mentionnent des symptomes ou un diagnostic médical, les
membres du Réveil I’entendent, s’en saisissent, mais ils concluent néanmoins a une

origine démoniaque comme base de ces manifestations®.

Face aux souffrances, les devins-guérisseurs s’attachent alors a distinguer les bons
et les mauvais esprits :

« On peut croire a une simple maladie, avant de savoir qu’il y a un esprit (zavatra,
chose, étre non identifié). On emploie aussi le mot fanahy qui a été repris par le
vocabulaire chrétien (Fanahy Masina, I’Esprit Saint). Si la transe survient la nuit,
on teste le possédé a la lumiere d’une bougie qui chassera les mauvais esprits
(fanahy ratsy). Alors, [’esprit encore inconnu est considéré comme masina (doué

de hasina), ¢’est un zava-masina »=.

La récupération et I’adaptation de la définition de termes propres au culte rendu
aux ancétres par le christianisme sont a resituer dans une inscription du bien et du mal.
Une inscription essentielle pour saisir les diagnostics et le choix du traitement par
I’exorcisme opéré par les membres du Réveil. Si les esprits ancestraux sont reconnus et
identifiables par les bergers, ils sont traduits selon une grille de lecture empreinte de
théologie chrétienne en fanahy ratsy : des diables et des démons. Ces figures doivent
alors étre chassées, expulsées. Nambinina me dresse le portrait de Tantely avant que je
ne le rencontre :

« il peut faire des voyages a l’étranger méme sans prendre I’avion : comme ¢a [il
claque des doigts] et il est en Amérique. C’est son grand-pére qui l’a amené ici et
quand il I’a amené, le son qui sortait de sa bouche, ¢ était le comportement d une
béte | Quelques fois il se comportait comme un lion. Quelques fois, sa voix est

% Frangois LAPLANTINE, Anthropologie de la maladie : étude ethnologique des systémes de représentations
étiologiques et thérapeutiques dans la société occidentale contemporaine, Paris, Payot, 1986.

3! Malanjaona RAKOTOMALALA et al., Madagascar : les ancétres au quotidien..., op. cit.

%2 Sandra FANCELLO, « "Le Diable attaque la santé". Sorcellerie et délivrance en Afrique centrale (Centrafrique,
Cameroun) », in Alice DESCLAUX, Aissa DIARRA, Sandrine MUSSO (dir). Guérir en Afrique. Promesses et
transformations, Paris, L'Harmattan, 2020, pp. 88-89 et p. 94.

% Sophie BLANCHY & Rahajesy ANDRIAMAMPIANINA, « Possession, transe ou dialogue ? Les formes récentes
de la communication avec les ancétres en Imerina (Madagascar) », in Marie-Claude DUPRE (dir.), Familiarité
avec les dieux. Transe et possession (Afrique noire, Madagascar, La Réunion), Clermont-Ferrand, Presses
universitaires Blaise Pascal, 2001, pp. 23-56.

39



comme celle des omby™* [« zébus »] et la, on peut voir qu’il y a beaucoup de sortes

de devoly [« démons »], parce qu’il ne peut plus se tenir »*,

Les nombreuses références a la figure du lion renvoient au premier Epitre de
Pierre, 5:8-9: « soyez sobres, veillez. Votre adversaire, le diable, rode comme un lion
rugissant, cherchant qui il dévorera »%.

La figure du diable convoque un bestiaire polymorphe (bouc, chat, chauve-souris,
hibou, efc.). Il peut aussi étre considéré comme un loup : «amboadia mitafy
zanak ondry » (loup qui apparait comme un agneau, loup qui se vét d’habits d’agneau),
expression ou [l’utilisation de ambodia (loup) et dezanak’ondry (agneau) est
significative. Comme zanak 'ondry renvoie au Christ, le diable est le loup (amboadia)®'.

III) BERGERS ET MEDECINS : UN PARTENARIAT INSTITUTIONNALISE

Lors de I’apparition du mouvement de Réveil, les pratiques exorcistes se
justifiaient par I’impuissance de la biomédecine face a la puissance du Diable.
Aujourd’hui, I’institutionnalisation de la médecine dans les foby s’accompagne d’un
changement de perspective dans la dynamique du Réveil. La ou les membres du Réveil
(les iraka, « envoyés ») allaient a la rencontre des malades, ces derniers sont désormais
conduits au foby par leurs familles. Ainsi aprés la fin de la Premiére République en 1972,
la dynamique évanggélique et les liens avec la biomédecine se sont inversés. Les bergers
investissent les milieux urbains. Or, dés le début du XX° si¢cle, la pratique fréquente de
I’exorcisme a entrainé plusieurs fermetures de temples urbains : 1’exorcisme (bruyant et
mouvementé) fait alors écho aux « désordres de la possession » qui scandalisent les élites
urbaines formées par la London Missionary Society et qui ont « domestiqué toute
expression corporelle [et] fait sienne la médecine occidentale®® ». Jusque dans les années
1930, « les possédés, qualifiés de malades, s’étaient vus diriger vers les hopitaux plutot
que vers les temples »%°.

De nos jours, a Soatsihadino, le pasteur poursuit son interprétation des maux de
Tantely et compléte son récit par 1’efficacité des mpiandry, y compris, face a des cas de
présences démoniaques : « il est encore ici, mais en quatre jours, il a été guéri et il est
sain et sauf, il n’a plus de soucis maintenant. Et c¢’est Iui qui témoigne : “moi, j’avais
ceci, cela et cela” ». Selon le pasteur, les malades psychiatriques nécessitent un
traitement a long terme, car ils n’acceptent pas la maladie, mais les « malades brutaux »
possédés par les démons comme Tantely sont rapidement guéris si la famille se joint aux
soins :

« Lorsque leur ray amandreny [« pére-et-mére »] ont vu que ce sont ces pouvoirs
qui ont causé tout ¢a, sa fianakaviana [« famille »] qui l’a amené, ce n’est pas son
choix. Sa famille est mpivavaka [« croyante »]. Sa famille ne lui a pas demandé la

3 Le pasteur a systématiquement basculé du malgache au frangais lors de nos échanges, pour finalement par
glissement se saisir de la langue frangaise en y ajoutant des termes en malgache ; ceux qui apparaissent en
italique dans les extraits d’entretiens.

% Extrait d’un entretien réalisé en 2010 dans le toby de Soatsihadino a Fianarantsoa.

% « Mahonona tena, miambena: fa ny devoly fahavalonareo mandehandeha tahaka ny liona mierona mitady
izay harapany », 1 Petera 5 ; 8.

37 Rian’aina RAZAFIMANDIMBY RABARIHOELA, « Les entités sacrées vues a travers le filtre des mouvements
revivalistes et pentecdtistes », Etudes océan Indien, n°51-52, 2014, pp. 47-73.

% Lucile JACQUIER DUBOURDIEU, « De la guérison des corps a la guérison de la nation. Réveil et mouvements
évangéliques a I’assaut de 1’espace public », Politique africaine, n° 86, 2002, pp. 73-74.

% Malanjaona RAKOTOMALALA et al., Madagascar : les ancétres au quotidien..., op. cit., p. 127.

40



permission pour [’amener ici. lls I’ont attaché parce qu’il était brutal, mais quand
il est arriveé, ces gens se sont enfuis. Nous les avons encouragés : “n’ayez pas peur
des devoly, ne fuyez pas ! »*.

Pour les membres du mouvement de Réveil, il est spécifiquement demandé aux
malades, mais aussi a leur famille, de prendre une part active au traitement (prier, se
soumettre aux chasses aux démons, voire se convertir au protestantisme), et ce alors que
I’implication nécessaire face aux protocoles des psychiatres ou des médecins de 1’hopital
luthérien est plutot passive** devant des traitements qui se résument a une prescription
médicamenteuse pour les pensionnaires des foby. A ces prescriptions s’ajoutent des
consultations : une lors de I’arrivée d’un nouveau malade, une lors de la tournée
mensuelle*? du médecin affecté aux relations avec le toby, et une consultation de sortie
avant le départ du toby (cette dernicre est souvent inexistante).

Tantely présente son mal comme une possession incontrolée bien qu’il assure
avoir pactisé avec le diable. Il oscille alors entre culpabilité, persécution et victimisation
dans le discours relatant ses maux. Les possessions relévent de deux registres : la
possession bénéfique — une élection provoquant prestige et contrdle — et la possession
néfaste — une attaque provoquant une victimisation et du désordre. La premiére offre une
position puissante, celle du contrdle social contre la sorcellerie en lien avec un esprit,
alors que la seconde est une source de maux et de souffrance qui ménent a la folie ou a
la mort®,

Le mouvement de Réveil présente, comme les ministéres de délivrances
pentecdtistes, une :

« volonté de maitriser ce qui est ambigu au moyen de références a I’absolu
apparaissant clairement, [...] au sein desquels un grand nombre d’addictions, de
problemes psychologiques et de prédilections sont attachés a des démons qu’il est
possible d’exorciser rituellement »*.

Ainsi, « par I’association entre son probléme personnel et un démon, I’individu
peut accéder a une éventuelle expulsion rituelle et a 1’identité sociale. L abus rituel
satanique fournit ainsi un systéme de référence convaincant »*® pour traiter des
phénomeénes dits « nouveaux » pour les membres du mouvement de Réveil : les
addictions aux drogues, aux jeux vidéo, les troubles psychiatriques ou psychologiques,
burn-out, etc., alors que les maux qu’ils prenaient habituellement en charge étaient plus
généralement 1’alcoolisme, les attaques sorcelaires, les possessions...

Les Eglises chrétiennes, ethnographiées par 1’anthropologue Sandra Fancello en
Centrafrique et au Cameroun, comme le mouvement de Réveil malgache, sont
« progressivement devenues des lieux de diagnostic et de ‘traitement’, et proposent des
‘cures d’ames’ et des exorcismes pour chasser les démons ou briser les liens ancestraux
auxquels sont attribués la plupart des ‘maladies’ »*. La psychiatre et anthropologue
Claire Mestre remarque au sein de 1’hopital de Toamasina, a 1’est de 1’ile, que le terme
tromba est présent officieusement dans les chambres, couloirs et salle de soins de

40 Extrait d’un entretien réalisé en 2010 dans le toby de Soatsihadino a Fianarantsoa.

4 Lesley SHARP, « Exorcists, psychiatrists...”, op. cit., p.537.

2 Lors de cette visite, les ordonnances sont susceptibles d’étre ajustées.

4 Jai travaillé cette question ailleurs: Olivia LEGRIP-RANDRIAMBELO, « Des démons et des fous a
Madagascar : cacher, exorciser, montrer », Politique africaine, 1/157, 2020, pp. 111-141.

4 David FRANKFURTER, « Le mal et ses complots imaginaires », Terrain, 50, 2008, pp. 14-31.

“ Ibid.

46 Sandra FANCELLO, « "Le Diable attaque la santé... », op. cit.

41



I’hopital : les malades 1’utilisent, les soignants 1’emploient, mais le modifient rapidement
en terminologie psychiatrique*’, & I’inverse des membres du mouvement de Réveil qui
conservent les diagnostics pluriels en les matinant de démonologie. Les malades et leur
famille ressentent parfois une prégnance du pouvoir médical sur les savoirs populaires
(ici d’autres religions) qui amorcent une confrontation entre « le discours des médecins
[et] celui des patients, le savoir scientifique [et] le savoir populaire »*¢. Dans ce cas, les
diagnostics religieux posés par le mouvement de Réveil apportent un semblant de
consensus entre les interprétations et les discours.

Les toby, en association avec les établissements médicaux luthériens (SALFA%°)
peuvent étre pergus comme une institution psychiatrique. Les imbrications religieuses et
médicales des toby et des établissements SALFA révelent les manques en matiére de
structures médico-psychiatriques a Madagascar. Le systéme de santé privé géré par
I’Eglise luthérienne a Madagascar compte une dizaine d’hdpitaux et une quarantaine de
dispensaires. Les mode¢les hybrides de diagnostics (établis par un médecin de 1’hdpital
luthérien et par les bergers du toby) vont a la fois institutionnaliser les troubles des
malades et leur donner une place reconnue de « malade mental » en prises avec les
démons®. Le comité exécutif qui assure le fonctionnement des foby au sein de I’Eglise
luthérienne malgache est ainsi doté d'un « département santé » composé de médecins et
d'infirmiers, « qui sont tous bergers »*!. De plus, la sécularisation et la diffusion de la
biomédecine ont contribué, non pas a éradiquer, mais a déplacer les représentations des
démons® comme vecteurs de maux. Le diable et les démons se manifestent par des
expressions pathologiques® (crises individuelles, possessions, efc.) qui sont pergues a
travers une grille psychiatrique.

«Si l’asile est censé participer pleinement au renouvellement d’une
épistémologie médicale présentée comme nécessaire a 1’ordre colonial », il permet avant
tout de différencier les « fous » et les « normaux »**. Claire Mestre a ainsi elle aussi
rencontré cette volonté de maintenir un cadre par I’institution hospitaliére lors de sa
présence au sein de 1’hdpital de Toamasina face a une femme qui présente des crises
convulsionnaires :

« Le terme tromba prononcé par la major comme un cri de guerre induit aussitot
une stratégie de défense contre cette effraction : [’ordre est rétabli par [’hystérie,
et ce diagnostic n’a pas ici pour finalité la meilleure compréhension d 'un trouble
psychologique, mais [’éradication violente d’un symptome provocateur de
désordre »>.

Or, le discours idéal du mouvement de Réveil établit un principe inverse : les
démons étant présents a tous les niveaux de la société, tout individu peut étre a leur merci.

47 Claire MESTRE, « De la possession a I'hystérie : conversion médicale dans un hopital malgache », L'Autre.
Cliniques, cultures et sociétés, 2/3, 2001, p. 495-508.

8 Ibid.

4 Sampan’asa loterana momban ‘ny fahasalamana. La « branche luthérienne pour les services de santé » est
instituée en 1979.

% Olivia LEGRIP-R ANDRIAMBELO, « Des démons et des fous... », op. cit.

51 Seth RASOLONDRAIBE, Le ministére de “berger” dans les Eglises protestantes de Madagascar (de la fin du
XIX® siecle a nos jours). Tensions et compromis entre mouvements de Réveil, institutions protestantes et
religions traditionnelles, Thése de doctorat en sociologie et en science des religions, Ecole pratique des hautes
études, 2010, p. 23.

%2 Lionel OBADIA, Satan..., op. cit., p. 138.

%3 Ibid., p. 216.

5 Raphaél GALLIEN, « La chair de I’asile... », op. cit.

% Claire MESTRE, « De la possession a I'hystérie. .. », op. cit.

42



La distinction entre « fou » et « censé » est ainsi atténuée au profit d’une distinction entre
croyants engagés dans le protestantisme et non-croyants. L’unique interprétation
démoniaque des bergers constitue ainsi un moyen subsidiaire de contrdle des
manifestations physiques ou psychiques de la souffrance des malades et de leur famille
prise en charge au toby.

CONCLUSION

Le discours que tient Tantely sur son expérience et son engagement dans le
satanisme est marqué par la cure exorciste qu’il est en train de suivre. Avant de pactiser
avec le Diable, il a grandi dans le catholicisme. Mais lorsqu’il mentionne les démons
qu’il a fréquentés, il utilise le terme « devoly » dérivé de 1’anglais « devil », terme plutdt
utilisé par les protestants, alors que les catholiques ont tendance a préférer celui de
«demonia » construit a partir du frangais « démon ». L’histoire missionnaire de
Madagascar fait que ces différences en matiére de terminologie chrétienne sont
clairement identifiables. Si les malades et leurs familles recherchent le sens du mal®, ils
sont aussi attachés au sens de la guérison®’, et donc aux registres étiologiques et aux
pratiques mises en place par les guérisseurs, quel que soit le modéle thérapeutique choisi
(biomédical, chrétien ou li¢ au culte des ancétres).

La mise en place d’un diagnostic est la condition qui permet un traitement médical
ou religieux et donc le passage ténu entre marginalisation et acceptation de maux
présentés par les malades comme relevant de la possession (par des démons ou des
esprits). La « folie » issue de la possession est ainsi pensée comme un moyen de décrire
la causalité et les manifestations corporelles de la maladie par les membres du
mouvement de Réveil®,

Le partenariat institutionnalisé entre le mouvement de Réveil et les dispensaires
ou hdpitaux luthériens ainsi que les discours sur les pactes scellés avec le Diable
montrent deux inversions de posture en comparaison avec les principes édictés par
Rainisoalambo et les fondateurs du Réveil. Si les bergers ont un temps pallié
I’incompétence de la biomédecine face aux phénomeénes de possession, les deux
systémes semblent désormais s’articuler sans toutefois se superposer, puisque chacun
conserve sa grille de lecture étiologique. Si les possédés devaient initialement étre sauvés
par ’exorcisme, un cas comme celui de Tantely conduit les religieux a repenser leur
démarche, face a un individu ayant fait ouvertement le choix de pactiser avec le diable.
Alors que les membres du Réveil allaient individuellement a la rencontre de malades
isolés, dorénavant les bergers agissent avec les médecins et les malades qui sont eux-
mémes accompagnés par leur famille. Si bien que les bergers n’ont plus uniquement
besoin de recourir a la chasse aux démons avec 1’aide de Jésus-Christ, mais revendiquent
également la nécessité de s’appuyer sur la biomédecine (consultation, prises
médicamenteuses, efc.) dans une prise en charge qui se fait désormais de maniere plus
collective. L’institutionnalisation de la biomédecine dans les foby a ainsi modifié la
« structure dramaturgique »* de I’interprétation et des actions des bergers.

% Marc AUGE et Claudine HERZLICH (dir.), Le sens du mal. Anthropologie, histoire, sociologie de la maladie,
Paris-Montreux, Editions des Archives Contemporaines, 1994 [1984].

57 Fatima Zohra CHERAK, « Possession et ensorcellement comme ‘maladies chroniques’ », Emulations — Revue
de sciences sociales, n°27,2019, pp. 97-111.

%8 Lesley SHARP, « Exorcists, psychiatrists... », op. cit.

% Frangoise RAISON-JOURDE, Bible et pouvoir ..., op. cit., p. 790.

43



Accompagnement d’un malade au SALFA (Photo auteur)

BIBLIOGRAPHIE COMPLEMENTAIRE

Absi Pascale, « Le pacte avec le diable », Journal des anthropologues, 90-91, 2002, p.
105-120.

Ait Mehdi Gina, et Romain Tiquet, « Introduction au théme. Penser la folie au
quotidien », Politique africaine, 157/1, 2020, p. 17-38.

Mandressi Rafael, « Les médecins et le diable », Chrétiens et sociétés, 13, 2006, DOI :
https://doi.org/10.4000/chretienssocietes.2111

M’Bokolo Elikia., « Histoire des maladies, histoire et maladie : I’ Afrique », Augé M. &
Herzlich C. (dir.), Le sens du mal. Anthropologie, histoire, sociologie de la maladie,
Paris-Montreux, Editions des Archives Contemporaines, 1994 [1984], p. 155-186.

44


https://doi.org/10.4000/chretienssocietes.2111

