
95 

LES RÉCITS D’ÉLÈVES CALÉDONIENS ET VANUATAIS SUR 

LA PÉRIODE COLONIALE 
 

Stéphane MINVIELLE  

Maître de conférences en Histoire 

Laboratoire interdisciplinaire de 

recherche en éducation (LIRE, EA7483) 

Université de la Nouvelle-Calédonie 

 

Résumé : L’étude de plus de 3 000 récits sert de support à l’analyse de la conscience 

historique des élèves calédoniens et vanuatais. La période coloniale occupe une place 

importante dans les récits et révèle que celle-ci joue un rôle prépondérant dans la manière 

dont les élèves construisent, structurent et analysent les rapports entre passé, présent et 

futur. En outre, la manière de raconter la colonisation montre le poids encore très lourd 

d’une perception influencée par une rhétorique coloniale qui interfère dans la 

compréhension que les élèves peuvent avoir de cette période. Enfin, si les élèves 

calédoniens et vanuatais accordent une place très importante à la colonisation pour 

raconter l’histoire de leur pays, la manière dont celle-ci est mobilisée diffère assez 

sensiblement. Au Vanuatu, dans une perspective téléologique, la période coloniale sert 

de marchepied à l’indépendance alors qu’en Nouvelle-Calédonie, la colonisation divise 

les élèves, surtout lorsqu’il s’agit de savoir si elle doit entraîner le maintien ou la remise 

en cause des liens avec la France. 

 

Mots-clés : Histoire, Colonisation, Conscience historique, Récit historique, Savoirs, 

Représentations sociales. 

 

Abstract: More than 3,000 narratives are analyzed to study the historical consciousness 

of Caledonian and Ni-Vanuatu students. The colonial period is very important in the 

narratives and reveals that it plays a predominant role in the way students construct, 

structure and analyze the relations between past, present and future. Moreover, the way 

colonization is described shows the persistence of a colonial point of view which 

interferes with the understanding students may have of this period. Finally, if Caledonian 

and Ni-Vanuatu students focus on the colonial period to tell their country history, they 

mobilize it in very different ways. In Vanuatu, in a teleological approach, the colonial 

period is a step towards independence while in New Caledonia, colonization divides 



96 

students, especially when they come to question the relationship with France in an 

ongoing decolonization process. 

 

Keywords: History, Colonization, Historical consciousness, Historical narrative, 

Knowledge, Social representations. 

 

 

La Nouvelle-Calédonie et le Vanuatu sont des archipels voisins situés en 

Mélanésie, dans le Pacifique Sud. La première est à partir de 1853 une colonie française, 

puis ce statut est remplacé en 1946 par celui de TOM. Un processus inachevé de 

décolonisation s’accélère après une guerre civile dans les années 1980. Elle est depuis 

1998 une collectivité sui generis de la République française, à laquelle est reconnu un 

droit à l’autodétermination. De leur côté, les Nouvelles-Hébrides (nom du Vanuatu avant 

son indépendance) sont administrées entre 1906 et 1980 par les Britanniques et les 

Français sous la forme d’un condominium, avant que le pays accède à la pleine 

souveraineté en 1980. Les sociétés calédoniennes et vanuataises sont aujourd’hui très 

différentes puisque la grande diversité culturelle de la Nouvelle-Calédonie, où le peuple 

autochtone kanak forme la communauté la plus importante mais non majoritaire, n’a rien 

à voir avec le Vanuatu, où les habitants sont presque tous d’origine mélanésienne. 

 

En Nouvelle-Calédonie, l’école a connu depuis 1946 des phases successives 

d’adaptation ou d’assimilation par rapport au modèle national1. Depuis la fin des années 

1980, l’adaptation s’est imposée et les programmes nationaux d’histoire sont aménagés 

pour intégrer le contexte local et régional sous la forme de substitutions, de 

contextualisations ou d’ajouts2. La place de l’histoire de la Nouvelle-Calédonie reste 

assez marginale, notamment dans le second degré. Au Vanuatu, 40 ans après 

l’indépendance, le système éducatif hérité de la période coloniale reste bien présent. Il 

existe des écoles anglophones et francophones et, malgré une réforme curriculaire en 

cours, les programmes d’histoire continuent à faire une large place à l’histoire 

occidentale, au moins dans les dernières années de la scolarité. Dans les deux archipels, 

l’école est concurrencée par d’autres acteurs pour transmettre l’histoire, notamment par 

la famille ou les structures communautaires. 

 

La Nouvelle-Calédonie et le Vanuatu partagent une même expérience historique 

de la colonisation, même si cette dernière s’est développée de manière très différente 

dans les deux cas. Le passé colonial occupe une place importante dans la conscience 

                                                      
1 Plusieurs travaux montrent l’évolution chaotique de l’école en Nouvelle-Calédonie depuis 1946, entre 
périodes d’assimilation ou d’adaptation par rapport au modèle français : M. SALAÜN, Décoloniser l’école ? 

Hawai’i, Nouvelle-Calédonie. Expériences contemporaines. Rennes : PUR, 2013 ; M. SALAÜN, & B. TREPIED, 
« Introduction ». Sortir du colonial sans décoloniser ? Outre-Mers. Revue d’histoire, n° 406-407, 2020, p. 7-23 ; 

E. MAURICE & M. SALAÜN, « Entrer dans la République pour sortir du colonial après 1946. Flux et reflux de 

l’assimilation scolaire dans l’outre-mer français (Guyane, Nouvelle-Calédonie et Polynésie française) ». Outre-
Mers. Revue d’histoire, n°406-407, p. 25-48 ; S. MINVIELLE, « Une école calédonienne en quête d’identité : 

modèle français, adaptation, contextualisation, émancipation ? », Journal de la Société des Océanistes, n°147, 

2018, p. 501-514. 
2 S. MINVIELLE, « L’enseignement de l’histoire en Nouvelle-Calédonie », La Revue française d’éducation 

comparée, n°17, 2018, p. 179-201. Avant 1988, il a existé des expériences informelles d’adaptation des 

programmes d’histoire au contexte calédonien. Pour plus d’informations, voir C. TERRIER, « Principales étapes 
et enjeux de l’adaptation des programmes d’histoire en Nouvelle-Calédonie des années 1930 à 2000 », dans 

S. MINVIELLE (dir.), L’école calédonienne du destin commun, Nouméa : Presses universitaires de la Nouvelle-

Calédonie, 2018, p. 135-145. 



97 

historique de ces pays. En Nouvelle-Calédonie, il alimente une mémoire douloureuse et 

constitue le principal carburant de la revendication indépendantiste. Au Vanuatu, il 

représente un passé en apparence révolu, à l’origine d’un puissant sentiment de fierté 

patriotique. Dès lors, comment les jeunes calédoniens et vanuatais construisent-ils une 

conscience historique qui reste fondée, orientée et structurée par la période coloniale ? 

Après avoir présenté la méthodologie et le positionnement scientifique de cette réflexion, 

je montrerai que la période coloniale est au centre des récits que les élèves font de 

l’histoire de leur pays, selon des modalités accordant une large place à une vision qui 

reste très largement à décoloniser. Toutefois, malgré des consciences historiques 

hyperfocalisées sur le passé colonial, celles-ci reposent sur des visions très différentes à 

cause des itinéraires politiques et institutionnels propres à chacun de ces pays. 

 

Figure 1. Source : Éric GABA, 

http://commons.wikimedia.org/wiki/File:New_Caledonia_and_Vanuatu_bathymetric_and_

topographic_map-fr.jpg 

 

I) MÉTHODOLOGIE DE L’ENQUÊTE ET QUESTIONS DE RECHERCHE 

 

L’enquête n’a pas pour seul objectif l’étude de la place de la période coloniale 

dans la conscience historique des élèves. Elle porte sur leurs savoirs et représentations 

sur l’histoire de leur pays. Elle s’inspire des travaux de Létourneau sur les jeunes et 

l’histoire du Québec3 et de la méthodologie utilisée lors de l’enquête ayant débouché sur 

                                                      
3 J. LETOURNEAU, Je me souviens ? Le passé du Québec dans la conscience de sa jeunesse. Montréal : 

FIDES, 2014. 



98 

l’ouvrage publié sous la direction de Létourneau et Lantheaume en 2016, qui inclut un 

chapitre sur les élèves de La Réunion4. Ce type d’approche a aussi fait l’objet du dossier 

thématique « Negociating the nation : young people, national narratives and history 

education » publié en 2017 par la London Review of Education5. 

 

En Nouvelle-Calédonie, la collecte des données a eu lieu entre novembre 2018 et 

juin 2019, pour l’essentiel en février et mars 2019. Des enseignants d’histoire-

géographie de collège et de lycée ont accepté de soumettre aux élèves un formulaire à 4 

entrées. La première concernait des éléments d’identification préservant l’anonymat (lieu 

de scolarisation, niveau de classe, sexe, âge, affiliation communautaire). Les élèves 

devaient ensuite répondre à la consigne « Raconte, comme tu le veux, l’histoire de ton 

pays », avec en complément « Tu peux organiser ta réponse comme bon te semble, en 

insistant sur les éléments du passé que tu juges importants, sans te préoccuper de la 

manière dont on écrit habituellement l’histoire ». À la fin du formulaire, à partir d’une 

liste fermée à 15 entrées, les élèves classaient les 5 principales sources d’informations 

leur ayant permis d’écrire leur récit, avant de résumer en une phrase, une expression ou 

un mot l’histoire de leur pays. La passation, d’une durée d’environ 45 minutes, était 

réalisée en cours d’histoire-géographie en présence du professeur, qui devait insister sur 

le fait qu’il ne s’agissait pas d’une évaluation. La réponse attendue pouvait utiliser des 

éléments de l’histoire abordés en cours, mais pas nécessairement. Les élèves étaient 

libres de choisir le contenu et la forme (texte, dessin, frise, etc.) de leur réponse. La tâche 

demandée ne faisait pas suite à un enseignement précis assuré en amont. Le questionnaire 

soumis aux élèves vanuatais lors de deux missions de recherche à Port-Vila en août et 

octobre 2019, donc plutôt en milieu d’année scolaire, présentait quelques différences. 

Les noms des niveaux de classe6 ont été adaptés (de la 7e à la 14e) et l’affiliation 

communautaire, qui n’a pas de sens au Vanuatu, a été remplacée par une question sur 

l’île de naissance des élèves. Tout le reste du formulaire était identique et une traduction 

en anglais a été réalisée pour les Anglophones. 

 

Au total, 2 275 récits ont été collectés en Nouvelle-Calédonie (1 692 au collège 

et 583 au lycée). Les réponses de 1 129 filles, 1 048 garçons et 98 individus de sexe 

indéterminé constituent le corpus. Cela représente environ 7,5 % des élèves inscrits de 

la 6e à la Terminale en 2019. L’échantillon ne peut toutefois pas être considéré comme 

représentatif car, si des récits proviennent de toute la Nouvelle-Calédonie, il y a peu de 

réponses issues des établissements privés, des lycées professionnels ou de certaines 

communes de brousse situées sur la côte ouest de la Grande Terre. La province sud, qui 

scolarise 71 % des élèves, ne représente que 57 % dans le corpus, contrairement à la 

province des îles Loyauté (8 % de la population totale mais 19 % de l’échantillon). 

Concernant le Vanuatu, 848 récits ont été rassemblés : 468 proviennent du lycée public 

francophone Bougainville (de la 9e à la 14e), 81 d’élèves scolarisés de la 10e à la 14e à 

l’institution catholique Montmartre et 299 du Malapoa College (anglophone, élèves de 

9e et 11e). Ces trois établissements se situent dans ou à proximité de la capitale Port-Vila, 

dans l’île d’Éfaté. Dans les deux établissements francophones, les conditions de 

                                                      
4 F. LANTHEAUME & J. LETOURNEAU (dir.), Le récit du commun. L’histoire nationale racontée par les élèves. 
Lyon : Presses universitaires de Lyon, 2016. 
5 London Review of Education, n°15 (2), juillet 2017. Les contributions portent notamment sur l’Afrique du 

sud, l’Ouganda, le Québec, la Suède, la Nouvelle-Zélande, etc. 
6 Les classes de la 7e à la 10e correspondent au collège et celles de la 11e à la 13e au lycée. Dans les 

établissements francophones, la 14e est une classe de préparation au DAEU. Avant le lycée, on enseigne les 

sciences sociales et non l’histoire-géographie. 



99 

passation ont été un peu différentes par rapport à la Nouvelle-Calédonie. À Bougainville, 

les professeurs principaux (pas tous enseignants d’histoire-géographie) ont soumis le 

formulaire aux élèves et, à Montmartre, les élèves internes ont répondu à l’enquête sur 

le temps de l’étude du soir sous l’autorité de surveillants. Courant 2019, tous les 

formulaires collectés ont fait l’objet d’une saisie informatique en utilisant le logiciel 

LibreOffice en vue d’une analyse avec le logiciel IRaMuTeq d’analyses 

multidimensionnelles de textes et de questionnaires7. 

 

Le principal objectif de l’enquête est d’analyser la conscience historique des 

élèves calédoniens et vanuatais. Elle se fonde d’abord sur le concept de « culture 

historique », défini par Karlsson8 comme ce qu’une société juge important de préserver, 

enseigner, transmettre ou oublier. Elle est un construit social en évolution permanente et 

faisant l’objet de négociations entre les acteurs. La culture historique désigne l’histoire 

telle qu’elle circule dans la société, ici dans un groupe social constitué de jeunes 

scolarisés dans le second degré. Elle joue un rôle important dans la construction d’une 

mémoire collective, que Wertsch9 considère comme un cadre partagé reliant le passé au 

présent pour rendre le passé utile. Selon lui, l’histoire scolaire peut jouer un rôle 

important dans l’affirmation d’une mémoire collective à la condition qu’elle fasse l’objet 

d’un consensus. Dans le cas contraire, l’enseignement de l’histoire rencontre des 

résistances et peut sembler inapproprié aux élèves. En effet, Wertsch10 affirme que les 

élèves ne sont pas des contenants vides remplis par les savoirs transmis à l’école. Il faut 

plutôt se poser la question de la manière dont les élèves donnent du sens à ce qu’ils 

apprennent dans et hors de l’école dans un « learning eco-system » qui, pour 

Létourneau11, a aussi pour sources des représentations et « mythistoires ». En France, la 

transmission du « mythe » ou « roman » national12 à l’école reste bien présente. Pour 

Rüsen13, Seixas14 et Ahonen15, la mémoire historique et la conscience historique sont des 

éléments constitutifs de l’identité dans une perspective temporelle. La conscience 

historique peut être définie comme la manière dont un individu, en l’occurrence un élève 

dans le cadre de cette enquête, se positionne à l’égard du temps et face au passé et au 

futur dans une logique de continuité. Selon Héry16, elle repose sur « la conscience des 

transformations des sociétés et la capacité à penser historiquement, c’est-à-dire contre 

les lieux communs. (…) La conscience historique est aussi une conscience critique » par 

rapport à l’actualité, à la demande sociale, aux questions mémorielles, etc. Elle permet 

de donner du sens au passé. Les individus interprètent le présent et envisagent le futur en 

                                                      
7 P. RATINAUD, IRaMuTeQ : Interface de R pour les Analyses Multidimensionnelles de Textes et de 
Questionnaires [logiciel], 2014. Disponible à http://www.iramuteq.org 
8 K.-G. KARLSSON, « Historical consciousness: The fundament of historical thinking and history teaching », 

dans K. NORDGREN, P. ELIASSON & C. RÖNNQVIST (dir.), The Processes of History Teaching. Karlstad : 
Karlstad University Press, 2011. 
9 J.-V. WERTSCH, Voices of Collective Remembering. Cambridge : Cambridge University Press, 2002. 
10 J.-V. WERTSCH, « Foreword - Negotiating the nation: Young people, national narratives and history 

education ». London Review of Education, n°15 (2), 2017, p. 152-153. 
11 J. LÉTOURNEAU, « Mythistory », dans G. HALLOWELL (dir.), The Oxford Companion to Canadian History. 
Toronto : Oxford University Press, 2004.  
12 S. CITRON, Le mythe national. L’histoire de France en question. Paris : Éditions ouvrières, 1987. 
13 J. RÜSEN (dir.), Western Historical Thinking. New York: Berghahn Books, 2002. 
14 P. SEIXAS, « Introduction », dans P. SEIXAS (dir.), Theorizing Historical Consciousness. Toronto : University 

of Toronto Press, 2004, p. 3-20. 
15 S. AHONEN, « Historical consciousness: A viable paradigm for history education ». Journal of Curriculum 
Studies, n°37 (6), 2005, p. 697-707. 
16 E. HERY, « Le temps dans l’enseignement de l’histoire », dans L. DE COCK & E. PICARD, La fabrique 

scolaire de l’histoire. Marseille : Agone, 2009, p. 53-67. 

http://www.iramuteq.org/


100 

fonction de leur expérience17, qui peut avoir plusieurs origines, modalités, formes et 

expressions. Toutefois, si le savoir historique fait partie de la conscience historique, il ne 

la détermine pas car d’autres facteurs doivent être pris en compte, notamment les 

représentations sociales, champ de la psychologie cognitive développé dans le sillage des 

travaux de Moscovici18 à partir des années 1960. Définies par Jodelet19 comme « une 

forme de connaissance, socialement élaborée et partagée, ayant une visée pratique et 

concourant à la construction d’une réalité commune à un ensemble social », les 

représentations sociales s’apparentent à ce que Cariou20 nomme la « pensée sociale » qui, 

dans son rapport au savoir, peut donner naissance à une polyphasie cognitive. 

 

Dans leurs récits, les élèves mobilisent des savoirs et représentations qui posent 

la question de leur identification à un « mythe national ». Dans ce domaine, les résultats 

sont très contrastés, ce qui trouve en partie son origine dans la situation différente de ces 

deux pays : le Vanuatu est indépendant, contrairement à la Nouvelle-Calédonie engagée 

dans un processus d’émancipation/décolonisation par rapport à la République française. 

Environ 75 % des élèves calédoniens (1 718 récits) ont choisi de raconter l’histoire de la 

Nouvelle-Calédonie21 alors que ce pourcentage atteint près de 95 % au Vanuatu (801 

récits, dont 502 sur 549 rédigés en français22 et tous les textes en anglais). L’analyse sur 

la place de la période coloniale dans la conscience historique des élèves porte 

exclusivement sur les récits au sujet de l’histoire des deux pays étudiés. Du point de vue 

chronologique, la période coloniale est définie de manière large comme l’ensemble des 

événements ayant eu lieu entre l’arrivée des premiers Européens (1774) et la fin de la 

guerre civile (1988) en Nouvelle-Calédonie, entre le passage de Quiros à Espiritu Santo 

(1606) et l’indépendance (1980) au Vanuatu. J’y intègre donc la période dite des 

premiers contacts, durant laquelle les relations entre Européens et autochtones se 

développent sans la mise en place de rapports de sujétion institutionnalisés. 

 

II) LA PÉRIODE COLONIALE AU CENTRE DES RÉCITS  

 

La mesure de la place de la période coloniale dans les récits des élèves est réalisée 

en utilisant la méthode de classification hiérarchique descendante (CHD)23, l’une des 

                                                      
17 Voir notamment à ce sujet les réflexions de R. ARON, Dimensions de la conscience historique. Paris : Plon, 

1961 ; R. ARON, Introduction à la philosophie de l’histoire. Paris : Gallimard, 1938. Dans ce dernier ouvrage, 
Aron écrit que « l’existence de l’individu dans le temps implique les trois dialectiques du passé et de l’avenir, 

du savoir et du vouloir, du moi et des autres. (…) Je découvre la situation dans laquelle je vis, mais je ne la 

reconnais pour mienne qu’en l’acceptant ou la refusant, c’est-à-dire en déterminant celle où je veux vivre » 
(p. 335). Pour sa part, Koselleck insiste sur le rapport entre l’expérience passée (ou champ d’expérience) et les 

espoirs placés dans le futur (ou horizon d’attente) comme moteur pour penser l’action. Voir R. KOSELLECK, 

Le futur passé. Contribution à la sémantique des temps historiques. Paris : EHESS, 1990. 
18 S. MOSCOVICI, La psychanalyse, son image et son public. Paris : PUF, 1961. 
19 D. JODELET (dir.), Les représentations sociales. Paris : PUF, 2003. 
20 D. CARIOU, « La conceptualisation en histoire au lycée : une approche par la mobilisation et le contrôle de 

la pensée sociale des élèves ». Revue française de pédagogie, n°147, 2004, p. 57-67. 
21 Les autres récits se répartissent comme suit : autres collectivités françaises du Pacifique (4,48%), France 
(5,32%), autres pays du monde (1,8%), récit, conte ou mythe océanien (4,09%), hors sujet (5,93%), pas de 

réponse (2,86%). 
22 Les autres récits en français se répartissent comme suit : récit, conte ou mythe océanien (7,3%), hors-sujet 
(0,9%) pas de réponse (0,4%). 
23 Voir A. REINERT, « Une méthode de classification descendante hiérarchique : application à l’analyse lexicale 

par contexte ». Les cahiers de l’analyse de données, n°8 (2), 1983, p. 187-198. Cette méthode de classification 
a été privilégiée parmi d’autres disponibles. Elle permet d’obtenir des données lisibles et faciles à interpréter, 

bien que présentant certaines limites : elle gomme les variations pouvant exister d’un récit à l’autre puisque 

l’analyse porte sur l’ensemble du corpus, elle écarte des segments non classés (7,3% pour les récits sur l’histoire 



101 

fonctions d’IRaMuTeq. Les récits sont découpés en segments puis, en comparant les 

formes (ou mots) lemmatisées qui les composent, le logiciel procède par subdivisions 

successives pour aboutir à un nombre de classes. Le résultat obtenu est un arbre de 

classification, ou dendrogramme, avec, pour chaque classe, le pourcentage des segments 

qui la composent et les formes les plus significatives rattachées. L’analyse de ces 

dernières permet de déterminer la thématique principale de chaque classe. Pour la 

Nouvelle-Calédonie, 1 718 textes sont étudiés. Ils ont été découpés en 4 849 segments 

(dont 92,7 % classés) d’une taille moyenne de 33,88 formes. Le dendrogramme obtenu 

est composé de 9 classes (voir Tab.1). 
 

Tableau 1 : Classes obtenues suite à une CHD à partir des 1 718 textes 

sur l’histoire de la Nouvelle-Calédonie 

Numéro de classe et nom proposé  des segments 

classés 

6- Le passage de James Cook en Nouvelle-

Calédonie 

677 segments 

(15,1 %) 

3- Vivre en Nouvelle-Calédonie aujourd’hui 656 segments 

(14,6 %) 

5- La Nouvelle-Calédonie, colonie de peuplement 624 segments 

(13,9 %) 

1- Les événements des années 1980 puis le retour à 

la paix 

608 segments 

(13,5 %) 

9- Vivre dans la société kanak d’aujourd’hui 592 segments 

(13,2 %) 

7- Famille et transmission familiale de l’histoire 429 segments 

(9,55 %) 

4- Le référendum de 2018 414 segments 

(9,2 %) 

2- Le drame d’Ouvéa en 1988 250 segments 

(5,6 %) 

8- La Nouvelle-Calédonie et les Guerres mondiales 243 segments 

(5,4 %) 

 

Les récits des élèves sont très centrés sur la période contemporaine, et notamment 

sur la situation de la Nouvelle-Calédonie d’aujourd’hui du point de vue politique, 

économique, social et culturel (environ 46 % des segments). L’histoire semble 

commencer par le passage de James Cook en 1774. Tout ce qui précède, à partir du 

premier peuplement par les Austronésiens il y a environ 3 000 ans, est quasiment 

invisible, ce qui surprend dans la mesure où la période pré-européenne est un objet 

d’enseignement en CE2-CM1, en 6e et en 2nde. 53,5 % des segments sont quant à eux 

classés dans des catégories pouvant être rattachées à l’histoire coloniale. Dans le détail, 

cette période d’environ deux siècles est loin d’être abordée de manière équilibrée ou 

continue. Celle qui va de James Cook à la prise de possession en 1853 est peu mobilisée, 

si ce n’est pour parler de l’arrivée des missionnaires et du début de l’évangélisation de 

l’archipel. De même, l’entre-deux-guerres et les trois décennies qui suivent la fin de la 

Seconde Guerre mondiale ne donnent lieu à aucun développement. Bref, les élèves 

mettent en valeur 4 éléments en particulier, qui jalonnent l’histoire coloniale de la 

Nouvelle-Calédonie : le passage de James Cook, le développement de la colonisation 

                                                      
de la Nouvelle-Calédonie, 15,1% pour ceux sur l’histoire du Vanuatu). Le risque est donc de passer à côté 

d’une ou plusieurs classes composées de segments écartés de l’analyse. Enfin, les titres donnés aux différentes 

classes font intervenir la subjectivité du chercheur. 



102 

française (surtout le bagne et le sort des Kanak à la fin du XIXe siècle), la participation 

de la colonie aux guerres mondiales et la guerre civile des années 1980. Pour les élèves, 

ces moments discontinus forment un continuum historique qui semble jouer un rôle 

prééminent dans leur compréhension de la Nouvelle-Calédonie d’aujourd’hui et des 

enjeux qui la traversent. L’affiliation communautaire déclarée ne permet pas d’observer 

des positionnements différents face à ce qui paraît important à retenir et à mettre en avant 

dans les récits. 

 

 
Figure 2 : Récit écrit par une élève de Seconde du lycée Dick-Ukeiwë (Dumbéa), 

s’identifiant Tahitienne, Calédonienne et Chinoise. 

 

Dans le cas du Vanuatu, la CHD est d’abord réalisée à partir de 502 textes rédigés 

par des élèves francophones : 84,9 % des 2 368 segments sont répartis en 10 classes (voir 

Tab. 2). Le récit de la période coloniale occupe ici 55,4 % du discours. Comme en 

Nouvelle-Calédonie, la narration commence par l’arrivée des Européens, rejetant dans 

les ténèbres plus de 2 500 ans d’histoire. Les premiers contacts occupent une place plus 

importante (15,9 %) qu’en Nouvelle-Calédonie, surtout en lien avec l’évangélisation, 

mais les élèves se focalisent principalement sur le temps du condominium franco-

britannique et sur le processus qui a permis au pays de se libérer du joug colonial. La 

figure de Walter Lini, considéré comme le père de la nation, est centrale, contrairement 

à la Nouvelle-Calédonie où Jean-Marie Tjibaou et Jacques Lafleur arrivent très loin 

derrière James Cook. Pour les élèves anglophones, dont 84,9 % des 1 180 segments sont 

répartis en 6 classes (voir Tab. 3), cette situation est exacerbée puisque près de 90% se 

concentrent sur la période comprise entre le passage des premiers navigateurs européens 

au début du XVIe siècle et l’accès à l’indépendance. 

 

Ces résultats montrent une hyperfocalisation des élèves sur des enjeux historiques 

relatifs à la colonisation, qui a une place importante dans la mémoire collective des deux 

pays. Sans surprise, les récits portent d’abord sur les périodes les plus proches du présent, 



103 

probablement les plus utiles pour comprendre les sociétés d’aujourd’hui aux yeux des 

élèves. Au Vanuatu, les cours suivis à l’école, la transmission familiale et les fêtes 

patriotiques organisées chaque 30 juillet pour célébrer l’indépendance jouent aussi un 

rôle important. En Nouvelle-Calédonie, l’absence de règlement définitif de ce que les 

indépendantistes nomment le « contentieux colonial » et l’incertitude sur l’avenir 

institutionnel font que la décolonisation reste inachevée et que celle-ci reste un objet de 

clivages au sein de la société. D’autres facteurs sont également à prendre en compte, 

comme le fait que la période pré-européenne est difficile à incarner faute de sources 

écrites, d’acteurs individuels remarquables (à l’exception du chef Roymata au Vanuatu, 

mais qui est peu cité). Le seul recours aux traces archéologiques pour étudier l’avant 

Cook (en Nouvelle-Calédonie) ou l’avant Quiros (au Vanuatu) n’est pas suffisant pour 

alimenter la conscience historique des élèves. 

 
Tableau 2 : classes obtenues suite à une CHD à partir des 502 textes en français sur 

l’histoire du Vanuatu 

Numéro de classe et nom proposé % des segments classés 

2- Les premiers contacts et l’évangélisation 319 segments sur 2 011 

(15,9 %) 

1- L’époque coloniale 302 segments sur 2 011 

(15,0 %) 

6- Économie et société au Vanuatu 

aujourd’hui 

296 segments sur 2 011 

(14,7 %) 

7- Diversité culturelle et linguistique 235 segments sur 2 011 

(11,7 %) 

3- 1980, des Nouvelles-Hébrides au 

Vanuatu 

211 segments sur 2 011 

(10,5 %) 

4- Walter Lini, père de la nation 158 segments sur 2011 

(7,9%) 

9- Les provinces du Vanuatu 130 segments sur 2 011 

(6,5 %) 

8- Le temps des explorateurs 123 segments sur 2 011 

(6,1 %) 

5- Tous les 30 juillet, célébrer 

l’indépendance 

121 segments sur 2 011 

(6,0 %) 

10- Le drapeau du Vanuatu 116 segments sur 2 011 

(5,8 %) 

 

Tableau 3 : classes obtenues suite à une CHD à partir des 299 textes en anglais sur 

l’histoire du Vanuatu 

Numéro de classe et nom proposé % des segments classés 

1- Walter Lini et l’indépendance 202 segments sur 1 002 

(20,2 %) 

3- La période coloniale 190 segments sur 1 002 

(19,0 %) 

5- Le temps des explorateurs 178 segments sur 1 002 

(17,8 %) 

2- Premiers contacts et évangélisation au 

Vanuatu 

176 segments sur 1 002 

(17,6 %) 

6- La préparation de l’indépendance 150 segments sur 1 002 

(15,0 %) 

4- Les bienfaits de l’indépendance 106 segments sur 1 002 

(10,6 %) 

 



104 

III) DES DISCOURS SUR LA COLONISATION QUI RESTENT À 

DÉCOLONISER 

 

Loin d’une analyse exhaustive des récits rédigés par les élèves, il s’agit de mettre 

l’accent sur quelques traits de leur perception de la colonisation à partir de trois exemples 

montrant le poids persistant d’une « pensée coloniale24 » sur les savoirs et représentations 

mobilisés. Le premier correspond à la manière d’aborder la situation du peuple 

autochtone avant l’arrivée des Européens. Certains élèves versent dans une utopie 

idéalisée, que l’archéologue calédonien Sand qualifie de « temps du rêve »25 et qui 

rappelle le « mythe du bon sauvage » vivant dans un Éden terrestre. Cette image 

correspond assez bien à celle mise en avant aujourd’hui dans une partie des populations 

autochtones des deux pays, notamment dans la mouvance indépendantiste en Nouvelle-

Calédonie. Une histoire immobile tend à figer le monde mélanésien pré-européen dans 

une situation excluant tout processus historique évolutif. La société kanak se 

caractériserait par un « séjour paisible »26 brutalement altéré pas l’irruption des 

Européens. Une élève kanak scolarisée en 6e écrit que, « il y a très longtemps, il n’y avait 

que des Mélanésiens en Nouvelle-Calédonie. Ils vivent tranquilles, peinards jusqu’au 

jour où les Français arrivèrent pour conquérir ». D’autres élèves penchent au contraire 

dans le sens d’une description de populations éloignées de toute forme de civilisation et 

marquées par l’horreur de l’anthropophagie, ce qui révèle la persistance d’un point de 

vue maintes fois utilisé à l’époque coloniale pour justifier la prétendue « mission 

civilisatrice ». Un élève kanak de 1ère des îles Loyauté affirme que, avant l’arrivée des 

Européens, « les hommes étaient comme des sauvages, des cannibales et même pas 

encore développés et même pas évolués ». Ce point de vue négatif sur la période pré-

européenne est presque unanime chez les jeunes Vanuatais et sert en général à mettre en 

exergue le rôle bénéfique joué par les missionnaires à partir des années 1840. Un élève 

de 14e du lycée Bougainville considère que, « avant l’arrivée des missionnaires sur mon 

pays, les vieux n’étaient pas encore civilisés avec des tenues vestimentaires et leur mode 

de vie (pas d’hygiène). Ils mangeaient les hommes (cannibales) de leurs tribus ». Une 

élève de 9e du Malapoa College insiste sur le fait que « in the past, Vanuatu was a country 

where people usually lived like animals, nomads… The main thing they do is eating each 

other, killing other people. (…) Then, a few years later, missionaries started to come to 

Vanuatu. They came and preached the good news (gospel) to the people of Vanuatu to 

change their lives and bring their lives to come close to God ». Ces visions idéalisées ou 

au contraire très négatives montrent la difficulté à inscrire les civilisations mélanésiennes 

pré-européennes dans une dynamique historique, à les considérer comme des formes 

d’organisation politique, sociale et culturelle à part entière en s’émancipant de préjugés 

et discours datés sur leurs traits caractéristiques et essentialisés. Par ailleurs, si la 

colonisation a été rejetée par les populations autochtones des deux pays à partir des 

années 1970, le point de vue sur l’évangélisation est souvent positif. Celle-ci est rarement 

perçue comme un agent de la colonisation entraînant la perte de repères culturels, mais 

plutôt comme un facteur de progrès. 

 
 

                                                      
24 Voir le numéro spécial de la revue Mil neuf cent, 2009/1, 27, intitulé Pensée coloniale 1900. 
25 C. SAND, « L’archéologie en Océanie : quels objectifs, quelles méthodologies de terrain, quels rendus en 
pays calédonien ? », dans H. MOKADDEM, S. ROBERTSON & I. SYKES (dir.), La Nouvelle-Calédonie et 

l’imagination intellectuelle. Paris : L’Harmattan, 2018, p. 15-29. 
26 Selon M. LEENHARDT, Gens de la Grande Terre. Paris : Gallimard, 1937. 



105 

Un autre exemple montrant une histoire qui reste à décoloniser concerne la 

perception par les élèves de l’arrivée des Européens en Nouvelle-Calédonie et au 

Vanuatu. Ici, le point de vue le plus répandu est celui de la « découverte ». En Nouvelle-

Calédonie, les élèves ne voient aucune contradiction à écrire que Cook a découvert un 

pays qui était déjà peuplé. Certains vont même jusqu’à affirmer que les navigateurs 

européens étaient les premiers habitants et que les Kanak ou Néo-Hébridais sont arrivés 

par la suite. Une élève de 4e scolarisée à Nouméa écrit que « La Nouvelle-Calédonie 

a été découverte par James Cook. Il l’a découverte avec un peuple autochtone, les 

Kanak ». Une élève de 13e du lycée Bougainville retient quant à elle qu’un 

« navigateur portugais appelé Monsieur Quiros avait traversé l’océan et avait 

découvert certaines îles du Vanuatu ». Toutefois, en Nouvelle-Calédonie, quelques 

formulations alternatives existent mais restent minoritaires, comme celle de cet élève 

de 5e : « James Cook est arrivé en Nouvelle-Calédonie ». Elles semblent 

circonscrites à quelques classes et établissements scolaires, ce qui laisse à penser à 

l’effet d’un apprentissage scolaire qui aurait eu à cœur d’aller à contre -courant de la 

vision généralement admise dans la société sur la « découverte ». Un tel point de vue 

reste très influencé par un discours colonial faisant de la terre où arrivaient les 

Européens une Terra Nullius, soit une rhétorique surexploitée dans le cadre des 

spoliations foncières subies par les Aborigènes en Australie27. 

Figure 3 : Récit écrit par un élève de Première du lycée Lapérouse (Nouméa), 

s’identifiant Kanak 

                                                      
27 R.-J. MILLER, J. RURU, L. BEHRENDT & T. LINDBERG (dir.), Discovering Indigenous Lands: The Doctrine 

of Discovery in the English Colonies. Oxford : Oxford University Press, 2010. 



106 

 

Un dernier exemple de la perception par les élèves de la « situation coloniale »28 

aborde leur description souvent très manichéenne de cette période. Selon eux, celle-ci 

repose avant tout sur une opposition franche entre les colonisateurs (colons et 

administrateurs coloniaux) et les colonisés (Kanak ou Néo-Hébridais). D’après les récits, 

la société coloniale serait traversée par une ligne de fracture qui ne laisserait aucune place 

à des formes de rencontre, médiation, coopération, assistance ou métissage/hybridation 

entre les populations autochtones et celles arrivées dans le cadre colonial. La forme la 

plus exacerbée de ce type d’approche est certainement l’assimilation des populations 

autochtones à des esclaves. Une élève nouméenne de 4e d’origine européenne affirme 

ainsi que « Les Kanak, que l’on appelait aussi indigènes, furent réduits en esclavage ». 

Un autre écrit que les Européens « les traitèrent comme des sauvages et comme des 

esclaves » quand un élève kanak de 3e de Pouébo choisit de mettre en exergue qu’avec 

la colonisation, « l’indépendance de notre pays n’existait plus. Nous n’étions que des 

esclaves ». Au Vanuatu, un jeune scolarisé en 13e insiste sur le fait qu’à l’époque 

coloniale, « nos ancêtres sont des esclaves des deux pays », et une autre écrit que « notre 

pays est colonisé par deux pays différents qui sont la France et l’Angleterre, et nous les 

Mélanésiens nous sommes des esclaves. On travaille pour les blancs ». Chez les 

Vanuatais anglophones, on trouve le même type de discours, par exemple dans le récit 

d’une élève de 9e : « On that time, the people of Vanuatu were treated as slaves. They 

weren’t free to move about or do what they wish ». Ces extraits révèlent deux 

formulations distinctes : les autochtones sont réduits en esclavage ou sont traités comme 

des esclaves, ce qui n’est pas tout à fait la même chose. Dans les deux cas, les élèves 

procèdent sans doute par analogie29 par rapport à une situation historique distincte mais 

qui leur semble plus ou moins proche de celle de leur pays durant la colonisation. En 

Nouvelle-Calédonie, un tel point de vue est un contresens historique car, malgré leur 

statut d’indigène, la spoliation de leurs terres et l’imposition de l’indigénat en 1887, les 

Kanak n’étaient pas des esclaves. Le Vanuatu, quant à lui, a connu au XIXe siècle des 

recrutements forcés de main-d’œuvre (blackbirding) pour aller travailler dans les 

plantations d’Australie, mais là encore sans réduction stricto sensu en esclavage. Ces 

confusions sont symptomatiques de représentations caricaturales et parfois erronées sur 

la période coloniale, qui conduisent à exagérer les inégalités et injustices subies par les 

autochtones ou au contraire les privilèges accordés aux colons. Elles révèlent une 

différence majeure entre les renouvellements historiographiques sur les sociétés 

coloniales, qui accordent une importance croissante aux transactions, interactions et 

dynamiques entre groupes sociaux aux statuts distincts30, et ce que les élèves 

comprennent et retiennent du temps colonial. 

 

 

 

 

 

 

                                                      
28 G. BALANDIER, « La situation coloniale. Approche théorique ». Cahiers internationaux de sociologie, n°11, 

1951, p. 44-79. 
29 D. CARIOU, « Étudier les voies de la conceptualisation en Histoire à partir des écrits des élèves », dans M.-
J. PERRIN-GLORIAN & Y. REUTER (dir.), Les méthodes de recherche en didactiques. Villeneuve d’Ascq : 

Presses universitaires du Septentrion, 2006. doi :10.4000/books.septentrion.14898 
30 J. BAYART, & R. BERTRAND, « De quel ”legs colonial” parle-t-on ? », Esprit, n°12, 2006, p. 134-160.  



107 

IV) COLONISATION ET CONSCIENCE HISTORIQUE : DES RÉALITÉS 

DIFFÉRENTES 

 

La période coloniale est enfin à l’origine d’une conscience historique31 

différenciée. Les évolutions qu’ont connues la Nouvelle-Calédonie et le Vanuatu au 

sortir de la période coloniale entraînent des articulations propres entre passé, présent et 

futur. Elles orientent la manière dont les élèves considèrent la situation de leurs pays au 

regard des trajectoires distinctes qui les caractérisent. Le seul point commun est le 

recours à la période coloniale comme grille d’analyse et de lecture du passé dans une 

perspective politique (voire politisée) qui explique la situation actuelle comme la 

conséquence d’un processus de colonisation/décolonisation. 

 

Au Vanuatu, de manière quasi unanime, les récits révèlent une histoire civique et 

aboutie à la suite de l’émergence d’un État indépendant doté de tous les attributs de la 

souveraineté, dont les élèves rappellent les symboles et caractéristiques. La proclamation 

de l’indépendance le 30 juillet 1980 marque en quelque sorte une « fin » de l’histoire, un 

point d’aboutissement qui laisse toutefois en suspens le devenir de ce nouvel État au 

regard d’enjeux relatifs à son développement économique et social. Chez les élèves 

francophones, l’accès à l’indépendance est présenté de manière téléologique. Cet 

événement semble la conséquence inéluctable et naturelle de tous ceux qui précèdent, 

donc de la période coloniale. Un élève scolarisé en 12e au Lycée Bougainville termine 

son récit en écrivant que « Walter Lini (…) a combattu pour notre indépendance, jusqu’à 

ce que les Nouvelles-Hébrides obtiennent leur indépendance le 30 juillet 1980. Et on 

baptise les Nouvelles-Hébrides en donnant le nouveau nom du pays, c’est le Vanuatu ». 

Une autre, en 14e, affirme que « des navigateurs et explorateurs étrangers abordent 

l’archipel, ce qui par la suite entraîne l’arrivée de deux grandes puissances européennes, 

d’où la France et la Grande-Bretagne. Après des années de conflits entre ces dernières 

pour décider qui sera responsable de l’archipel, toutes deux ont échoué. Et c’est le 

30 juillet 1980 que le pays a pris son indépendance ». 

 

Outre le fait de mettre en exergue une histoire aboutie grâce à la décolonisation, 

les élèves francophones accordent une large place à ce que l’on peut qualifier d’histoire 

civique, qui insiste sur les symboles qui font du Vanuatu un État indépendant. Deux 

raisons peuvent être à l’origine de cette attention portée aux signes tangibles qui 

affirment une unité nationale. En effet, les élèves insistent sur la rébellion menée à la fin 

des années 1970 par une partie des Francophones pour envisager une autre forme 

d’indépendance suite aux combats menés par Jimmy Stevens dans l’île de Santo, qui 

faillit faire sécession32. En outre, le Vanuatu reste aujourd’hui un pays composite qui, 

même s’il est peuplé de Mélanésiens, se caractérise par une grande diversité culturelle et 

linguistique. Beaucoup d’élèves font référence au drapeau, à l’hymne national, à la 

devise et aux 6 régions qui constituent le Vanuatu actuel. Ces éléments sont mobilisés 

pour exprimer un attachement patriotique mais aussi comme symboles visibles d’une 

unité pourtant toujours en construction. Comme beaucoup d’autres, une élève de 14e du 

lycée Bougainville rédige une longue description/explication du drapeau de la 

République de Vanuatu : « Notre drapeau représente des couleurs et des symboles 

                                                      
31 N. TUTIAUX-GUILLON & D. NOURRISSON (dir.), Identités, mémoires, conscience historique. Saint-Étienne : 
PUSE, 2003. 
32 S. LIGHTNER & A. NAUPA, Histri Blong Yumi Long Vanuatu. Port-Vila : Centre National Culturel du 

Vanuatu, 2011. 



108 

importants, et démontre quelles personnes nous sommes. Voici notre drapeau : [dessin 

du drapeau]. La couleur rouge représente le sang. La couleur noire représente la 

Mélanésie, race. La couleur jaune représente le christianisme. La couleur verte représente 

la nature. La forme « Y » représente l’archipel ». L’hymne national est mobilisé pour 

rappeler son auteur (François Yassav), son nom (Yumi, Yumi, Yumi) et son rôle tel que 

défini par une élève de 11e du lycée Bougainville : « l’hymne national représente la 

souveraineté d’une nation ». La devise, quant à elle, est aussi fréquemment mobilisée, 

comme le montre cet extrait du récit d’une élève de 14e : « La devise de notre pays, dès 

le jour où nous avons notre indépendance, est ”Long God Yumi Stanap”, ce qui veut dire 

que c’est en Dieu que nous nous levons ». Enfin, beaucoup d’élèves mentionnent les 6 

provinces comme les parties distinctes d’une nation par ailleurs unie, comme l’indique 

cet élève de 13e : « le Vanuatu est un archipel qui rassemble 83 îles et îlots. Puis il se 

divise en 6 provinces en commençant du nord : Torba, Sanma, Penama. Au centre 

Malampa et Shefa. Puis Tafea au sud de l’archipel ».  
 

Chez les Anglophones, la place de l’accès à l’indépendance comme point nodal 

de compréhension de l’histoire nationale atteint un tel niveau que, comme chez certains 

Francophones, il n’est pas rare que les élèves commencent leurs récits en se référant à 

cet événement, avant ensuite de remonter le temps pour identifier les principaux éléments 

qui, durant la période coloniale, le justifient. Un élève de 9e commence l’histoire de son 

pays en écrivant que « The independence day of Vanuatu is 1980, July 30th. It has once 

been a colonial government by British and French government » alors qu’un autre, en 

11e, écrit que « Vanuatu first gained its independence in 1980, July 30th after being ruled 

or colonized by the British and French countries. The person that helped Vanuatu 

gaining its independence is known as father Walter Lini ». Toutefois, par rapport aux 

Francophones, deux principales différences sautent aux yeux. Les Anglophones font 

beaucoup moins référence aux éléments rattachés à une histoire civique, notamment les 

symboles de la République de Vanuatu. Il ne leur semble sans doute pas nécessaire de 

les mobiliser pour justifier la souveraineté et l’unité de leur pays. De plus, le jour de 

l’accès à l’indépendance, s’il est omniprésent, est néanmoins concurrencé par un autre 

événement ayant eu lieu en 1979 et qui, pour les élèves anglophones, occupe aussi une 

place importante dans le processus de décolonisation. La signature de la constitution est 

ainsi racontée par un élève de 9e du Malapoa College : « The ceremony for the signing 

of the constitution was held in Port-Vila on 1979, october 5th. On this day, a large crowd 

gathered in front of the Condominium building to watch the official signing of the 

constitution by the chief ministers of New Hebrides government, by other ministers and 

by British and French resident commissioners ». 

 

Par rapport au Vanuatu, la conscience historique des élèves calédoniens est très 

différente et met plutôt en valeur l’idée d’une histoire inaboutie, inachevée. La principale 

explication est très probablement liée aux statuts transitoires accordés à la Nouvelle-

Calédonie depuis la fin de la guerre civile suite à la signature des accords de Matignon 

puis de Nouméa. S’ajoute à cela le droit à l’autodétermination reconnu par la constitution 

française, dont la mise en œuvre est en cours dans le cadre de consultations référendaires 

qui, depuis 2018, rythment la vie politique et institutionnelle du pays. Les élèves 

s’interrogent donc légitimement sur un avenir qui peut leur paraître incertain et 

expriment des points de vue divergents entre ceux qui souhaitent (ils sont surtout non 

Kanak) que leur pays reste au sein de la République française et ceux qui aspirent (ils 

sont très majoritairement Kanak) à une liberté synonyme d’indépendance. Parmi les 

élèves dont l’aboutissement de l’histoire doit être l’affirmation d’une Kanaky souveraine 



109 

pour tourner définitivement la page de la période coloniale, il existe deux principaux 

courants de pensée. Le premier fait référence à une conquête de l’indépendance pacifique 

et fondée sur une inéluctable évolution du pays, comme le montre cet extrait du récit 

d’une élève kanak de 2nde de Nouméa : « Et maintenant, en 2018, il y a eu un référendum 

pour demander aux Calédoniens s’ils étaient prêts pour avoir leur indépendance. Le 

”non” l’a emporté. (…) Mais les Calédoniens, ils ne lâcheront pas. (…) Ils sont 

déterminés comme jamais. Et voilà comment se finit cette histoire. Les Calédoniens vont 

évoluer, leurs mentalités changeront. Et avec tous les diplômes que les Calédoniens vont 

réussir, quels que soient les domaines, ils feront avancer le pays et la Nouvelle-Calédonie 

obtiendra son indépendance ». D’autres s’inscrivent au contraire dans la continuité de la 

lutte entreprise il y a plusieurs décennies par les indépendantistes et peuvent utiliser un 

vocabulaire martial pour exprimer leur désir d’indépendance, tel cet élève kanak de 6e 

scolarisé dans l’agglomération du Grand Nouméa : « L’histoire de mon pays c’est la 

révolte kanak par rapport à l’indépendance. Jean-Marie Tjibaou et Eloi Machoro les 

leaders kanak et les 19 qui sont morts à Ouvéa (…). C’est pour cela que l’histoire 

continue. Tout le monde se bat pour le pays et Ataï qui s’est battu pour le peuple kanak. 

Nous, notre famille se bat pour le pays parce qu’ici c’est Kanaky le pays de nos ancêtres. 

Tous sont au combat parce qu’ils se battent pour notre pays ». 

 

L’horizon d’attente de beaucoup d’élèves kanak, parfois exprimé par le slogan en 

langue vernaculaire xârâcùù33 « Kanaky dawani » (Kanaky tous les jours), paraît 

totalement incompatible avec la vision de ceux qui n’imaginent pas d’autre issue que le 

maintien dans la France et aspirent à la préservation de la paix et du vivre ensemble. Une 

élève de Terminale du lycée Lapérouse (Nouméa), qui se déclare européenne et 

calédonienne, écrit : « Je suis née dans une famille européenne, calédonienne. Du côté 

de mon père, cela fait 5 générations que notre famille est sur le territoire et du côté de 

ma mère, elle vient de France. Je suis née en Nouvelle-Calédonie et j’y ai toujours vécu. 

Pour moi, l’histoire de la Nouvelle-Calédonie commence au moment des ”Événements” 

(1984-1988). Cette partie de l’histoire qui fut désastreuse, pillage, violence, meurtre, 

viol, (…) qu’on a pu résoudre grâce à l’accord de Nouméa en 1998. Une poignée de main 

symbolique entre un indépendantiste et un loyaliste, quoi de mieux ? Je suis fière qu’on 

ait pu trouver une voie pour s’entendre avec des projets et des rêves communs. (…) Après 

le référendum [de 2018], ce jour tant attendu où les loyalistes ont gagné, on assiste 

forcément à une ribambelle de voitures brûlées, de routes barrées et d’un climat 

d’insécurité permanent. (…) Je tiens à dire qu’il ne faut pas faire de généralité, mais je 

suis triste de l’évolution de mon Caillou et j’espère que dans l’avenir on saura trouver 

une entente comme on l’a trouvée il y a 20 ans. Vive la Nouvelle-Calédonie, vive la 

France. #non [à l’indépendance] ». 

 

 

CONCLUSION 

 

Cette réflexion sur la conscience historique des élèves calédoniens et vanuatais à 

partir des récits qu’ils font de l’histoire de leur pays montre que la période coloniale est 

la principale clé de lecture et d’interprétation des articulations entre passé, présent et 

futur. Elle permet d’opposer un imaginaire historique partagé au Vanuatu mais qui au 

contraire reste un facteur de clivage en Nouvelle-Calédonie. L’hyperfocalisation des 

récits sur un temps colonial compris entre l’arrivée des Européens et la décolonisation 

                                                      
33 Une des 28 langues kanak parlée dans la région de Canala, Thio, Boulouparis (Grande Terre). 



110 

montre que le passé proche reste, pour les jeunes, le meilleur moyen de comprendre le 

présent et d’envisager le futur. En revanche, tout ce qui précède est invisible, ou presque. 

Les élèves ne semblent pas considérer la période pré-européenne comme un élément 

digne d’intérêt, à tel point qu’on peut même s’interroger sur le fait de savoir s’ils 

considèrent cela comme de l’histoire. En outre, les parties de récit abordant la période 

coloniale révèlent combien il reste difficile de décoloniser les imaginaires collectifs, 

encore très influencés par le regard porté pendant plusieurs siècles par les Européens sur 

les sociétés autochtones. De plus, malgré des caractères communs, la conscience 

historique des élèves vanuatais et calédoniens est orientée par la situation actuelle de leur 

pays. Au Vanuatu, on a une vision de l’histoire homogène et entièrement tournée vers 

l’idée que la décolonisation fait de la période coloniale un temps révolu. En revanche, en 

Nouvelle-Calédonie, celle-ci constitue le point de départ d’une histoire clivée, qui divise 

sur la perception que l’on en a et sur l’évolution du pays dans un futur proche. 

 

De telles conclusions interpellent forcément le didacticien et le pédagogue. Elles 

révèlent d’abord l’écart considérable entre un apprentissage de l’histoire qui, à l’école, 

s’organise dans une continuité chronologique, des « origines » à nos jours, et la réalité 

de ce que les élèves retiennent et jugent importants pour raconter et expliquer l’histoire 

de leur pays. Y compris quand ils abordent la période coloniale, les jeunes se concentrent 

sur un nombre limité de faits saillants qu’ils articulent entre eux pour donner du sens et 

une cohérence à des phénomènes historiques complexes. En outre, les récits invitent à se 

poser la question du rôle des enseignants34 dans la perpétuation de stéréotypes imprégnés 

d’idéologie coloniale et de leur difficulté à aller à contre-courant de la manière dont les 

savoirs historiques circulent et sont transmis hors de la sphère scolaire. Enfin, notamment 

dans le cas de la Nouvelle-Calédonie, les clivages au sujet de l’avenir du pays interpellent 

sur la capacité à enseigner sereinement l’histoire en classe. Question vive35 s’il en est, la 

transmission du passé à l’école se heurte aux savoirs et représentations que les élèves ont 

construits préalablement dans un cadre communautaire et familial. Si les enseignements 

sont rarement rejetés ou contestés en classe, les savoirs scolaires doivent être négociés. 

Souvent, ils sont en apparence acceptés par les élèves, mais sans que cela remette en 

cause les récits alternatifs et parfois très différents véhiculés par ailleurs. L’une des 

raisons est que les enseignants tiennent souvent à distance les savoirs et représentations 

préalables, qu’ils considèrent comme des interférences, voire des obstacles ou des 

dangers potentiels face à une histoire « refroidie36 » dont ils s’attachent à assurer la 

transmission. Sur ce point, les récits des élèves montrent que le refroidissement des 

questions vives en classe influence peu la manière dont se construit, y compris hors de 

l’école, la conscience historique des jeunes. 

                                                      
34 Ils sont très majoritairement non Kanak en Nouvelle-Calédonie (notamment parmi les enseignants titulaires) 
alors que, au Vanuatu, les professeurs d’histoire sont des Mélanésiens, répartis entre ceux qui n’ont reçu aucune 

formation professionnelle préalable et ceux qui ont été formés localement ou à l’ESPE de Nouvelle-Calédonie. 
35 N. TUTIAUX-GUILLON, « Questions socialement vives et recomposition disciplinaire de l’histoire-
géographie », dans F. AUDIGIER, A. SGARD & N. TUTIAUX-GUILLON (dir.), Sciences de la nature et de la 

société dans une école en mutation. Louvain : De Boeck, 2015, p. 139-150. 
36 L. De Cock, Sur l’enseignement de l’histoire. Paris : Libertalia, 2018. 


