
 

35 

MOZAMBIQUE :  

L’OCÉAN INDIEN ET LA DISPERSION IDENTITAIRE 

 

Francisco NOA1 

Université Lúrio 

Mozambique 

 

 

Résumé : Cet article examine la question identitaire au sein de la littérature 

mozambicaine. Le texte commence par une histoire de la littérature dans ce pays, de sa 

fondation où dominait un imaginaire identitaire tellurique et nationaliste à un 

élargissement des perspectives durant les années 1980. Il discute, ensuite, avec un 

ample recours à des citations, de l'importance de l’Île du Mozambique comme point de 

départ de l'imagination de nombreux auteurs désirant s'ouvrir au monde. Enfin, il 

analyse le type d'identités imaginées et élaborées par une nouvelle génération de poètes 

mozambicains – des identités plus transversales, maritimes et cosmopolites.  

 

Mots-clés : Mozambique; océan Indien, identité, littérature, poésie, cosmopolitanisme.   

 

Abstract: This article examines the issue of identity within the Mozambican literature. 

The text starts with a history of literature in the country, from its beginnings when a 

telluric and nationalist imaginary dominated to a broadening of perspectives in the 

1980s. The text then discusses, with many citations, the importance of the Island of 

Mozambique as a starting point for many authors to develop an imagination open to 

the world. Finally, the text analyses the types of identities imagined and developed by a 

new generation of Mozambican poets – identities which are more transversal, maritime 

and cosmopolitan. 

 

Keywords: Mozambique; Indian Ocean, identity, literature, poetry, cosmopolitanism. 

 

                                                           
1 Communication présentée à la Conférence Internationale « Les Intellectuels Africains Face aux Défis du 
XXIème siècle » En Mémoire de Ruth First / Célébration des 50 ans de l’UEM, organisée par le Centre 

d’Etudes Africaines de l’Université Eduardo Mondlane, Maputo, 28 et 29 Novembre, 2012. Texte traduit par 

Eric Morier-Genoud. L’article original en portugais est disponible sur le site du CRESOI. 



 

36 

Est-il possible de réfléchir aux littératures africaines, en particulier au 

Mozambique, en les dissociant des questions identitaires ? Et, pourquoi cette question 

s'est-elle imposée, ouvertement ou de manière cachée, comme un des sujets de ces 

littératures dont la discussion s’étend invariablement à ses auteurs aussi ?2 Sans parler 

des crispations et de la gêne que ce thème suscite à différents niveaux. 

La réponse peut, jusqu’à un certain point, être affirmative et non polémique si 

l’on prend en considération les facteurs multiples qui jouèrent un rôle dans l’apparition 

de ces  littératures :  

- une émergence en situation coloniale ;  

- le fait que ces systèmes littéraires soient relativement récents, avec environ un siècle 

d’existence, voire moins ;   

- des auteurs qui durent écrire dans une langue imposée avec des valeurs culturelles, 

éthiques, religieuses et civilisationnelles importées de l’extérieur, contribuant ainsi à 

une situation canonique de dualisme ou pluralisme culturel ;  

- le fait d’être un phénomène essentiellement urbain ;  

- et, enfin, le fait que le processus assimilationniste ait généré, pour pouvoir contribuer 

à reformater les identités individuelles et collectives, des conflits, des ambiguïtés et des 

contradictions de difficile résolution.  

On peut affirmer qu’un certain niveau de non-résolution et de problèmes est 

devenu l’image de marque de ces mêmes identités. 

Si on comprend que la littérature, comme phénomène d’écriture et comme 

espace de représentations, incorpore et fait refluer tout ce cadre problématique créé par 

les dessins de la modernité de matrice eurocentriste qui est souvent en conflit avec un 

ordre existentiel préexistant, on peut alors immédiatement entrevoir les inquiétudes 

identitaires qui sont intimement liées à une vision du monde qui oscille entre différents 

univers socio-culturels. 

La trajectoire de la littérature mozambicaine depuis ses origines montre des 

moments d’ouverture et d’autres de repli sur soi. Le premier moment d’ouverture se situe 

dans les années 1940 et 1950, lorsque la littérature s’établit comme un système3, moment 

où l’on peut identifier des orientations esthétiques spécifiques qui marquent son 

surgissement malgré leur convergence avec les dénonciations de l’arbitraire de la société 

coloniale, les sentiments de révolte, et les inquiétudes existentielles et identitaires. 

Si on note des sentiments forts en relation à la question de la terre et un appel 

clair pour un destin collectif dans l’œuvre de Fonseca Amaral, Noémia de Sousa, José 

Craveirinha, Orlando Mendes et Rui Nogar, entre autres, ce qui domine chez Virgílio 

de Lemos et Rui Knopfli, sans que cet appel y soit complètement absent, du moins dans 

leur phase initiale, c’est un sentiment existentiel plus cosmopolite ainsi que 

l’affirmation d’une liberté subjective au travers de la création poétique. De manière 

symptomatique, c’est dans l’œuvre de ces deux derniers auteurs que la relation à 

l’océan Indien, en particulier au travers de l’Île du Mozambique, sera la plus assumée 

                                                           
2 Il existe dejá une bibliographie significative sur le sujet; on trouvera les principales références dans mon article : F. 
NOA (2012), « O Oceano Índico e as Rotas de Transnacionalidade na Poesia Moçambicana », en ligne sur : 

 ttp://cesab.edu.mz/wp-content/uploads/2012/10/OceanoIndicoTransnacionalidaPoesiaMocambicana-2012.pdf 
3 Nous ne pouvons pas ignorer les cas importants, quoique atomisés, isolés et dispersés, d’auteurs comme 
Campos OLIVEIRA (XIXème siècle), João ALBASINI avec son livre O Livro da Dor (édition posthume, 1925), 

Rui de NORONHA avec Sonetos (édition posthume, 1943) ainsi que João DIAS avec Godido e Outros Contos 

(édition posthume, 1953). 

http://cesab.edu.mz/wp-content/uploads/2012/10/OceanoIndicoTransnacionalidaPoesiaMocambicana-2012.pdf


 

37 

et la plus prononcée, comme nous le verrons ci-dessous. 

D’un autre coté, le renfermement dans la littérature mozambicaine a lieu dans 

des proportions directement liée au fait que, face à l’affinement des mécanismes de la 

répression de la société coloniale, on voit non seulement l’émergence d’une plus 

grande conscience nationaliste mais aussi une croissante sophistication esthétique et 

littéraire, principalement en réponse à la censure. Cela se traduit par une aspiration 

utopique d’une nation à venir, libre, indépendante et souveraine, comme le sous-

entendent les poèmes d’Orlando Mendes, José Craveirinha ou Noémia de Sousa. 

Ce rétrécissement progressif de la pyramide, ayant comme référent la nation 

politique qui émerge le 25 juin 1975 avec l’indépendance nationale, croise la décennie 

1960 qui, malgré le fait qu’elle ait été plus contrôlée et réprimée, ne se laissa pas 

inhiber que ce soit dans la production littérature ou dans l’intervention politique plus 

systématique (encore que clandestine) avec des auteurs comme Luís Bernardo 

Honwana ou les cas déjà cités de José Craveirinha, Orlando Mendes et Rui Nogar. Ceci 

conduisit certains d’entre eux dans les geôles de la police politique coloniale.  

L’indépendance politique représente, plus tard, le point de contact entre une 

pyramide dont la pointe culmine dans son propre sommet et une autre, inversée, qui 

s’ouvre à l’infini. C’est dans la rencontre de ces deux sommets que confluent toute la 

charge idéologique et révolutionnaire qui contamine les arts en général et la littérature 

en particulier, et qui prévaut jusqu’à la moitie des années 1980 quand de nouvelles voix 

commencèrent à apparaître pour affirmer leur liberté subjective et créative afin, selon 

l’expression de Fátima Mendonça4, de contribuer à « une définition de la littérature 

mozambicaine à partir de valeurs intrinsèques ». 

La génération de la revue Charrua (lancée en 1984) représente le triomphe des 

nouvelles tendances de la littérature mozambicaine qui s’affirment graduellement 

jusqu’à aujourd’hui, avec des préoccupations très distinctes de celles qui dominaient 

auparavant, depuis l’indépendance, quand était cultivée de manière dominante une 

préoccupation avec la nation. Avec le déclin de cet idéal, on va assister à une ouverture 

graduelle vers une diversité thématique et esthétique dans laquelle l’idée de la nation 

est soit absente soit l’objet de dépassement au travers d’une translocalisation. 

Si la question identitaire était incontournable durant la période qui précède 

l’indépendance, les contours identitaires durant la période suivante deviennent de plus 

en plus complexes (en bonne partie aussi à cause des mouvements résultant de la 

globalisation) dans les mêmes proportions que les frontières se révèlent incertaines 

entre les différents mondes qui sont en dialogue quand ils ne sont pas en confrontation.  

Un autre aspect important à ce propos a trait à la base sur laquelle se développe la 

discussion qui, de manière dominante, recourt soit aux représentations liées à la plate-

forme continentale, où ces identités sont associées à une perspective plus tellurique, soit 

en relation à la dichotomie nord-sud où se jouent les arguments de l’identité construites 

d’un genre presque toujours vertical, inégal et de nature hégémonique. 

Parce qu’elle est une des manifestations esthétiques où sont présents et 

s’articulent de manière singulière certains éléments centraux de la réflexion sur la 

question identitaire, c’est vers la poésie que nous mettrons l’accent de notre analyse. 

De fait, c’est le genre qui domine dans l’histoire de la littérature mozambicaine depuis 

ses origines. Et c’est l’espace où se projettent, de manière dynamique et permanente, 

                                                           
4 Fátima MENDONÇA, (2008), page 28. « Literaturas Emergentes, Identidades e Cânone » in M.C. RIBEIRO; & 

P. MENESES (Coord.), Moçambique. De palavras escritas, Porto : Edições Afrontamento, pp.19-45. 



 

38 

les représentations de la subjectivité qui traduisent de façon aiguë les complexités, les 

contradictions et les conflits découlant des différents contextes historiques et socio-

culturels. Enfin, la poésie est le lieu où s’articulent le mieux le langage et le fondement 

de l’idée d’identité en tant que représentation. 

I) L’ÎLE DU MOZAMBIQUE ET L’OUVERTURE A D’AUTRES MONDES 

De par sa nature, en termes de représentations et de symboles, la mer se prête à 

être un espace de dispersion, en contrepoint à la terre qui est plus propice à des 

mouvements apparemment plus stables en matière de cohésion, convergence et de 

célébration identitaire. En témoignent, côté mer, les écrits fondateurs de Fonseca 

Amaral, José Craveirinha, Noémia de Sousa, Orlando Mendes ou Rui Nogar. 

En choisissant l’Île du Mozambique comme un espace établissant une relation 

métonymique et métaphorique avec l’océan Indien, Virgílio de Lemos et Rui Knopfli 

iront explorer d’autres dimensions, inscrites non seulement dans des lignes thématiques 

et esthétiques différenciées, mais aussi et surtout ayant trait à la problématique 

identitaire. C’est plus que la marque d’une identité des sujets. C’est l’affirmation d’un 

lieu qui fonctionne aussi comme allégorie d’un territoire appelé Mozambique : 
 

África ficou 

no umbral das portas, no calor 

da praça; aqui principia a Europa. 

Porém, da parede lateral,  

sob um baldaquino hindu 

e num desvario de cores e santos 

hieráticos, 

salta o púlpito oitavado e é o Oriente 

que chega com seus monstros.  

 

RK, “A Capela”5 

L’Afrique resta  

dans l’encadrement de la porte, dans la 

chaleur de la place ; ici commence l’Europe.  

Toutefois, depuis la porte latérale,  

sous le baldaquin hindou  

et dans un délire de couleur et de saints 

hiératiques, 

la chaire octogone saute  

et c’est l’Orient 

qui arrive avec ses monstres 

 

RK, “A Capela” 

 

La triangulation culturelle et identitaire « Afrique-Europe-Occident » est ici 

symbolisée comme une impression digitale d’un lieu qui se projette dans une 

composition d’éléments qui ne se diluent pas et qui instituent une ouverture aux 

contours pas toujours précis. 

D’autres poètes surgirent après indépendance qui ont aussi comme référence 

l’Île du Mozambique, autour de ce qu’elle indique et facilite du point de vue 

identitaire, dans un dialogue ouvert avec les autres mondes inter-reliés par le bais 

de la mer. C’est le cas de Luís Carlos Patraquim pour qui l’île est, d’un coté, un 

motif et une inspiration pour des voyages qui, quoique d’une dimension résolument 

sensuelle et érotique, n’en laissent pas moins entrevoir une certaine mémoire 

historique face à l’inquiétante dégradation physique d’un espace qui offre autant en 

terme de documents que de monuments : 

                                                           
5 Les poèmes de Rui Knopfli analysés ici viennent de A Ilha de Próspero (1972) et ils sont intégrés dans 

l’anthologie Memória Consentida : 20 Anos de Poesia, 1959/1979, (1982), p. 345 



 

39 

Ilha, corpo, mulher. Ilha, encantamento. 

Primeiro tema para cantar. Primeira 

aproximação para ver-te, na carne cansada 

da fortaleza ida, na rugosidade hirta do 

casario decrépito, a pensar memórias, 

escravos, coral e açafrão. Minha 

ilha/vulva de fogo e pedra no Índico 

esquecida. Circum-navego-te, dos crespos 

cabelos da rocha ao ventre arfante e 

esculturo-te de azul e sol. Tu, solto como o 

colmo a oriente, para sempre de ti exilada.  

 

(LCP, Vinte e tal Novas Formulações e 

uma Elegia Carnívora, p.41)6 

Île, corps de femme. Île, enchantement.  

Premier thème pour chanter. Première 

approximation pour te voir, dans la chaire 

fatiguée de la forteresse partie, dans la 

rugosité rigide de la maison décrépite, à 

penser les mémoires, les esclaves, le corail 

et le safran. Mon île/vulve de feu et pierre 

dans l’océan Indien oublié. Je te navigue 

autour, depuis les cheveux crépus de la 

roche à ton ventre palpitant et je te sculpte 

de bleu et de soleil. Toi, libéré comme du 

chaume en orient, pour toujours exilée de 

toi. 

(LCP, Vinte e tal Novas Formulações e 

uma Elegia Carnívora, p.41) 

 

D’un autre coté, on a la référence, une fois encore, à la composition culturelle et 

identitaire créée par l’île elle-même, telle qu’évoquée par Knopfli auparavant : 
 

Ilha, capulana estampada de soldados e 

morte. Ilha elegíaca nos monumentos. 

Porta-aviões de agoirentos corvos na 

encruzilhada das monções. De oriente a 

oriente flagelaste o interior da terra. De 

Calicut e Lisboa a lança que o vento 

lascivo trilou em nocturnos, espasmódicos 

duelos e a dúvida retraduzindo-se agora 

entre campanário e minarete. Muezzin 

alcandorado, inconquistável. 

 

Porque no princípio era o mar e a Ilha. 

Sinbad e Ulisses. Xerazzade e Penélope. 

Nomes sobre nomes. Língua de línguas 

em Macua matriciadas. (p. 42) 

Île, tissu imprimé de soldats et de mort. Île 

élégiaque dans les monuments. Porte-

avions des corbeaux de mauvais augure 

dans la croisée des moussons. De l’orient 

à l’orient, tu as flagellé l’intérieur des 

terres. De Calicut et Lisbonne la lance que 

le vent lascif a fait chanter dans des duels 

nocturnes et sporadiques et le doute se 

traduisant maintenant de nouveau entre la 

tour de l’église et le minaret. Muezzin sur 

le mont, inconquérable. 

Parce qu’au début il y avait la mer et l’Ile. 

Sinbad et Ulysses. Xerazzade et Pénélope. 

Noms sur des noms. Langue de langues 

issues de la matrice Macua. (p. 42) 

 

Synthèse qui se prolonge et se réalise dans le propre sujet lyrique représenté 

entre-temps dans le propre sujet lyrique: 
 

Agora eu, moçambicana concha, 

madeirame de açoitada nau escorando-me 

os músculos, índica missanga perdida, 

sobre o teu corpo, minha mulher, minha 

irmã, minha mãe, percorro-te. Sou.  

(p. 43). 

Maintenant moi, coquille mozambicaine, 

masse de bois d’un bateau battu appuyant 

mes muscles, verrerie indienne perdue, sur 

ton corps, ma femme, ma sœur, ma mère, 

je te parcours. Je suis.  

(p. 43) 

                                                           
6 Luís Carlos PATRAQUIM, (1991). Vinte e tal Formulações e uma Elegia Carnívora. Lisboa: Vega 



 

40 

Sujet qui contient en soit des ondulations qui sont une affirmation, d’un côté, 

d’une image identitaire dynamique et complexe et, de l’autre coté, la négation d’une 

éventuelle condition statique, fermée et prévisible : 

 

Olhem onde não me posso esconder, no 

laborioso percurso das tardes jogando-me, 

brincando, obsessivo gerúndio doutra 

estória às avessas da história, onde não me 

vissem mais, quando me distraio, 

viandante de mim nos alvéolos iluminados 

do tempo. 

(p. 45) 

Regardez où je ne peux pas me cacher, 

dans le parcours laborieux des après-midi, 

me jetant, marivaudant, gérondif obsessif 

d’une autre histoire au contraire de 

l’histoire où ils ne me verraient plus, 

quand je me distrais, voyageant de moi 

dans les alvéoles illuminées du temps. 

(p.45) 

 

A son tour, pour Adelino Timóteo, l’île arrête d’être un destin, un point 

d’arrivée, dans sa relation avec l’océan Indien et le monde, pour s’instituer en un point 

de départ, un chemin qui s’ouvre : 

 

A ilha é mágica e misteriosa, tu sabes, e eu 

gosto dela assim pura. Ilha-caminho para 

o oriente. Ilha-Mitologia, magia vibrátil, 

contagiante, em sua esteira aérea e 

calorosa, desces-me. Como a luz 

atravessas-me. Tu que és os ritos, o 

entreposto e a rota para a Índia, a Arábia 

Saudita, teu folclore encandeia-me o 

horizonte. (p. 13). 

L’île est magique et mystérieuse, tu le sais, 

et je l’aime ainsi, pure. Île-chemin vers 

l’orient. Île-Mythologie, magie vibrante, 

contagieuse, sur son tapis aérien et 

chaleureux, tu me descends. Comme la 

lumière, tu me traverses. Toi qui es rites, 

l’entrepôt et la route des Indes, l’Arabie 

Saoudite, ton folklore m’enchante 

l’horizon. (p. 13) 

 

D’où le thème du voyage, à l’image d’autres de sa génération, thème qui 

traverse l’œuvre de cet auteur intitulée justement Voyage pour la Grèce par l’Île du 

Mozambique [Viagem à Grécia através da Ilha de Moçambique]7, comme si la 

réalisation identitaire du sujet se consommait dans cette trajectoire aux contours pas 

toujours très précis: 

 

Beijo-te logo isento-me. Beijo-te logo 

viajo. É que não há modelo melhor de 

conhecer o mundo, senão o de adorar-te. 

Sabes, umas vezes em tuas pernas vejo-me 

em Pernambuco, Toronto, Oslo, em teus 

seios, no Atlas, e não sei meio viável de 

conhecer o globo senão assim...  

(p. 16) 

Je t’embrasse donc je m’absente. Je 

t’embrasse donc je voyage. C’est qu’il n’y 

a pas de meilleur modèle pour connaître le 

monde, si ce n’est de t’adorer. Tu sais, des 

fois entre tes jambes, je me vois à 

Pernambuco, Toronto, Oslo, entre tes seins 

dans l’Atlas, et je ne connais pas de 

meilleur moyen pour connaître le globe... 

(p.16) 

                                                           
7 Adelino TIMOTEO, (2002). Viagem à Grécia através da Ilha de Moçambique. Maputo: Ndjira. 



 

41 

Le sujet poétique instaure une espèce de vertige qui contribue au fait que les 

espaces, aussi méconnus dans le temps et vers où il se laisse emmener par 

l’imagination, se confondent avec eux-mêmes dans une sorte d’identification presque 

organique : 
 

És a terra que busco na poesia, pouco a 

pouco, nos teus cabelos, descubro a praia, 

pela vaga e pela funda onde a minha se 

perde, onde eu à fogueira indormente 

exalto-te no poema, exalto a exegese das 

epopeias, à deusa acocorada que és o 

Índico, ó mãe que me reapareces em 

Roma, entre os celtas e os bosquímanos...  

(p. 17) 

Tu es la terre que je recherche dans la 

poésie, petit à petit, dans tes cheveux je 

découvre la plage, par la vague et par le 

profond où la mienne se perd, où moi, à la 

lumière du feu insomniaque, je t’exalte 

dans le poème, j’exalte l’exégèse des 

épopées, de la femme dieu réveillée que tu 

es, Oh océan Indien, Oh mère qui me 

réapparaît à Rome entre les celtes et les 

bushman...  

(p.17) 

 

Avec une vocation identitaire orientée vers la dispersion, voilà que le sujet 

poétique proclame en guise de manifeste : « J’ai comme moyen une aile et comme 

destin l’errance » (« Tenho como ofício uma asa e como destino a errância » p. 26). 

On serait ici devant une métaphorisation de la pérégrination réalisée dans les 

faits par le poète indien Rabindranath Tagore (1861-1941), un poète qui s’assumait 

global et qui voyait l’océan Indien comme une arène interrégionale qui devrait être 

considérée comme une puissante unité de culture et de poésie8.  

L’importance de l’océan Indien, que ce soit au niveau des échanges 

commerciaux, régionaux ou globaux, ou que ce soit au niveau des interactions 

culturelles au long des siècles, a été soulignée par différents auteurs qui faisaient de 

l’océan un objet de leurs recherches. Milo Kearney, par exemple, n’hésite pas à 

affirmer dans The Indian Ocean in World History que « l’ascension et la chute des 

principaux états et régions du monde au travers de l’histoire est liée en grande mesure 

au degré de leur participation dans le commerce de l’océan Indien » 9.  

Il affirme aussi que, de par sa configuration et sa « gigantesque forme de 

baie »10, l’océan Indien facilitait et facilite encore la rencontre de différents peuples 

(arabes, européens, africains, indiens, chinois) grâce, initialement, aux intérêts 

commerciaux qui se transformaient ensuite en architectures sociales et culturelles que 

le temps se chargea de consolider. 

II) LA MER ET L’OUVERTURE A D’AUTRES MONDES  

Nées en pleine époque coloniale, les littératures africaines, tout comme leurs 

auteurs pionniers, projetèrent des identités relationnelles dominées surtout, mais pas 

seulement, par la relation colonisés-colonisateurs. Identifiés comme « zones de 

contact », espaces sociaux où les cultures se croisent, se choquent et se combattent11, 

                                                           
8 Sugata BOSE, (2006), page 233. A Hundred Horizons: the Indian Ocean in an Age of Global Imperialism. 

London/Cambridge (Mass.): Harvard University Press. 
9 Milo KEARNEY, (2004), page 6. The Indian Ocean in World History. New York/London: Routledge. 
10 Milo KEARNEY, (2004), ibidem, page 2. 
11 Mary Louise PRATT, (1991), page 34. « Arts of Contact Zone », Professions, p.33-40 



 

42 

ces territoires traduisent les dynamiques, les transformations et les conflits générés tant 

par les échanges commerciaux que par la colonisation caractérisée par la superposition 

culturelle, éthique et civilisationnelle, dont la représentation ou le questionnement 

s’imposèrent comme éléments structurants plus ou moins assumés au niveau de la 

création littéraire. 

La question de l’identité ne se pose pas, dans ce cas, seulement entre être/se 

situer entre la mer et la terre, mais aussi au travers des croisements culturels multiples 

et diversifiés produits au long de l’Histoire avec un accent mis sur la mer. Et ces 

identités ne sont pas monolithiques, programmatiques, fixes et prévisibles, mais plutôt 

justement des identités en conjonction avec des mouvements cycliques et interminables 

de l’océan, des identités qui se tissent, d’un côté, dans ce qui est permanent et constant 

dans ces mouvements et, de l’autre côté, dans ce qui est contingent et instable. 

Dans le livre Janela para Oriente [Fenêtre vers l’Orient] d’Eduardo White12, on 

voit un sujet qui pousse à la limite le dualisme entre la dimension qui l’enracine dans la 

terre et une autre dimension qui le transporte par l’Océan et l’imagination vers d’autres 

mondes auxquels soit il semble vouloir être, soit il est indissolublement lié :  

 

Em mim que não ambiciono nada em 

definitivo se não a magia de viajar. Dormir 

nas margens do Zambeze, ou urinar sobre 

o Nilo. 

Conhecer a Holanda, líquida e em 

equilíbrio, a África Ocidental, as ruas de 

Zanzibar. E o Japão. É verdade, como eu 

gostava de ver o Japão sem ser da minha 

janela. 

[...] 

Na correnteza dos mares o teu nome 

apruma a linha de onde te vejo, Japão que 

não te conheço, oblíqua serpente, vou 

chegar-me devagar à janela, levar as mãos 

para mais perto do que não fica aí de mim. 

Não quero outra coisa senão este mistério 

em que me invento. Estou tão aqui, tão 

acomodado a este lugar perene da minha 

nostalgia. Nunca estive tão longe como o 

sou, nunca fui mais distante como quando 

penso deste quarto frio. Por isso eu o amo 

e a toda a liberdade que me dá. [...] Gosto 

do porto que é para este barco da 

imaginação, da sua janela infinita, infinita 

como o céu que por ela me chega.  

(p. 31). 

En moi que je n’ambitionne rien de 

définitif si ce n’est la magie de voyager. 

Dormir sur les marges du Zambèze, ou 

uriner sur le Nil. 

Connaître la Hollande, liquide et en 

équilibre, l’Afrique Occidentale, les rues 

de Zanzibar. Et le Japon. C’est vrai, 

comme j’aimerais voir le Japon sans que 

cela soit de ma fenêtre. 

[…] 

Dans la familiarité des mers ton nom 

redresse la ligne d’où je te vois, Japon que 

je ne te connais pas, serpent oblique, je 

vais m’arriver lentement à la fenêtre, 

amener les mains plus proches que ce qui 

n’est pas loin de moi. Je ne veux pas autre 

chose si ce n’est ce mystère dans lequel je 

m’invente. Je suis tellement ici, tellement 

accommodé à cet endroit éternel de ma 

nostalgie. Jamais je n’ai été aussi loin que 

je suis maintenant, jamais je n’ai été aussi 

distant que quand je pense depuis cette 

chambre froide. Pour cela je t’aime et 

toute cette liberté que tu me donnes. [...] 

J’aime le port qui est destiné à ce bateau 

de l’imagination, de sa fenêtre infinie, 

infinie comme le ciel qui arrive jusqu’à 

moi par elle (p. 31). 

                                                           
12 Eduardo WHITE, (1999). Janela para Oriente. Lisboa: Caminho. 



 

43 

 

En plus d’être un outil signifiant et communicatif de plus en plus incontournable 

pour faire face aux exigences d’une réalité complexe et difficile à comprendre, 

l’imagination est une aide puissante pour comprendre les différentes matrices dans 

lesquels cette réalité se révèle. Et imaginer, comme l’explique René Barbier13, signifie 

juxtaposer, articuler et synthétiser des images ou des idées pour les reproduire au 

travers d’une figuration ou, à partir de là, faire un archivage ou des arrangements 

déterminés qui nous conduiront à l’idée de l’imaginaire. 

Un imaginaire qui sera déterminé par le « coefficient de transversalité », à savoir 

la multiplicité opaque des différences individuelles et sociales institutionnalisées qui 

renvoient, pour chacun, aux références et origines variées et non-affirmées 

explicitement, mais présentes de formes diffuses14.  

Transversalité qui se confond, donc, avec le propre imaginaire, comme un 

réseau symbolique, relativement structuré et stable, constitué comme un assemblage de 

signifiants où se mélangent des significations, des références, des valeurs, des mythes 

et des symboles internes au sujet, dans lequel ce dernier est baigné et au travers duquel 

sa vie gagne un poids existentiel. 

Si d’un côté l’imaginaire traduit non seulement les complexités du réel mais 

aussi les ambivalences radicales du sujet, d’un autre côté il faut reconnaître que chaque 

type d’imaginaire engendre sa propre transversalité, comme on peut le vérifier en 

relation aux représentations et significations inscrites en chacune des œuvres des poètes 

étudiés ici.  

Il s’agit en effet de dimensions qui paraissent se confondre tant avec la masse 

liquide et informe de l’océan qu’avec les possibilités illimitées de cette même 

imagination comme projection d’une réalité avec laquelle le sujet, dans ce cas 

spécifique Eduardo White, se mélange organiquement et symboliquement, se diluant 

dans une pluralité qui l’identifie comme un être dispersé et divers : 

 

... e eu sou igualmente o medo todo da 

pequenez que me move, o cósmico 

primitivo da alma que atribuo a esta 

viagem, e vivo, não obstante pensar o 

quanto em mim ignoro eu Bramane, eu 

Khishatrya, eu Vaisya, eu Sudra em 

consciência de tudo haver desconhecido 

no nativo que sou da janela desta cozinha. 

… et je suis également toute la peur de la 

mesquinerie qui me motive, le cosmique 

primitif de l’âme que j’attribue à ce 

voyage, et je vis, non sans penser combien 

en moi j’ignore le moi Bramae, le moi 

Khishatrya, le moi Vaisya, le moi Sudra 

avec la conscience d’avoir méconnu tout 

de l’indigène que je suis depuis la fenêtre 

de cette cuisine. 

 

Assumer cette identité dispersée opère comme un facteur de dépassement et 

d’affirmation de la condition existentielle qui transcende l’immobilité astreignante et 

triviale du lieu où une partie de soi se trouve, la fenêtre, ou mieux, la terre. Si la fenêtre 

représente le port dans lequel le sujet se positionne, ce que l’imagination offre est une 

                                                           
13 René BARBIER, (2009), page 21. « Nouvelle synthèse sur l’imaginaire », Le Journal des Chercheurs, 

Jeudi 2 Avril 2009”. En ligne sur : http://www.barbier-rd.nom.fr/journal/article.php3?id_article=1098 
14 René BARBIER, (2009), ibidem, page 5. 

http://www.barbier-rd.nom.fr/journal/article.php3?id_article=1098


 

44 

séduction infinie d’un sentiment d’appartenance plus large et défiant, avec un capital 

notable d’indétermination.  

Si cette condition se relie à une condition locale, l’ouverture au travers de 

l’océan et de l’imagination représente son aspiration à une réalisation suprême: le 

cosmopolitisme ou le transnationalisme. 

Cette aspiration est d’ailleurs adéquatement interprétée par Sugata Bose15 

quand, en analysant les différentes tendances ou formes de l’universalisme dans notre 

monde, il défend que les cultures locales, régionales et nationales, en différents points 

du globe, ne sont pas seulement les gardiennes des choses ayant leur propres 

spécificités, mais désirent aussi prendre part et contribuer à l’élargissement des 

échanges culturels. 

Dès lors, on peut dire que l’océan Indien s’affirme comme une source et une 

motivation de différents universalismes et modernités qui, d’une certaine manière, 

défient les variantes européennes et occidentales, surtout celles qui sont inévitablement 

liées au processus d’affirmation hégémonique.  

Ainsi on voit se dessiner une cartographie qui va bien plus loin que les limites 

des frontières, qu’elles soient locales ou nationales, qui, pariant sur l’imagination, 

transcendent l’ « ère de la territorialité »16 identitaire et culturelle qui a caractérisé la 

période de l’affirmation nationaliste. 

C’est ainsi que pour un poète comme Júlio Carrilho, dans l’œuvre poétique 

duquel s’affirme un discours imaginaire maritime, le défi est aujourd’hui de « répéter la 

mer/toutes les nuits/les matinées entières »17 de telle manières que la dimension de 

l’être qui était associé jusque-là à la nation ne semble plus faire sens: 

 

Hoje já não creio que só o futuro é que nos 

traz mensagens. E a Nação? Era candura a 

minha, essa de fazer da história uma tábua 

de passar a ferro. E queimei-me nas 

minhas próprias subtilezas de 

argumentação. (p. 61). 

Aujourd’hui je ne crois plus que c’est 

seulement le futur qui nous amène des 

messages. C’est la Nation? C’était ma 

candeur que de croire que l’on pouvait 

faire du passé une table à repasser. Et je 

me suis brûlé dans mes propres subtilités 

d’argumentation. (p.61) 

 

A participer intensément de cette nouvelle utopie identitaire qui se traduit dans 

cet imaginaire maritime, et qui a comme toile fond l’océan Indien dans lequel se 

récupèrent et se réinventent des éléments comme l’individualité, la liberté, la mémoire, 

l’iconoclastie, la permanence, la mobilité et la fugacité, on trouve aussi le poète Guita 

Jr qui met en scène, sous forme de manifeste, une rencontre entre lui-même et un destin 

qui se consomme dans sa propre dispersion et qui se rapproche d’un plénitude 

existentielle :18 

 

                                                           
15 Sugata BOSE, (2006), page 268. A Hundred Horizons: the Indian Ocean in an Age of Global Imperialism. 

London/Cambridge (Mass.): Harvard University Press. 
16 Sugata BOSE, (2006), ibidem, page 277. 
17 Júlio CARRILHO, (2001), page 14. NónuMar. Maputo: Ndjira. 

18 Guita Jr., (2006). Os Aromas Essenciais. Lisboa: Caminho. 



 

45 

Agora ou nunca 

 

o içar a vela sobre o mar 

o esticar a corda 

o sentir a virilidade do leme 

e ter que partir 

[...] 

e embarcar sim e explodir 

na crista e na impetuosidade da onda e 

temer a vaga 

e navegar e encalhar na corrente do sul 

[...] 

deixar tudo e partir 

e 

sem rota nem bússola 

sem mapa nem nada 

sem álibi nem compaixão rasgar o vento... 

(p. 29) 

Maintenant ou jamais 

 

la levée de la voile sur la mer 

la tirée de la corde 

la sensation de virilité du gouvernail 

et devoir partir 

[…] 

et embarquer oui et exploser 

sur la crête et dans impétuosité de l’onde 

et craindre la vague 

et voguer et échouer dans le courant du 

sud 

[…] 

laisser tout et partir 

et 

sans route ni boussole 

sans carte et sans rien  

sans alibi et sans compassion déchirer le 

vent... (p.29) 
 

Plus qu’un escapisme amateur et gratuit, il s’agit de nier les amarres territoriales 

et culturelles astreignantes et affirmer un sentiment d’appartenance et une citoyenneté 

globales, dans ce cas précis, au travers de la poésie, de l’imagination et de l’océan 

Indien, comme le défendait et le pratiquait déjà Tagore dans le passé.  

C’est dans ce même courant que s’insèrent les écrits d’un jeune poète tel que 

Sangare Okapi dans lesquels se manifestent aussi une « volonté de partir/le départ 

d’une volonté »19 (p. 23). Avec ce poète, comme avec les autres auxquels nous avons 

fait référence, l’océan Indien est une réelle obsession : « la mer/ est ma/ prison/ mais 

tout est chanson en son sein » [“O mar/ é minha/ prisão/ mas nele tudo é canção”] (p. 

22). De telle manière que « Dans la mer nos voix construisent leur temple » [“No mar 

nossas vozes seu templo constroem”] (p. 29). 

Assumer cette identité, qui transcende la traditionnelle limitation de l’idée de la 

nation à un ordre territorial fixe et stable, montre qu’une perspective plus sceptique et 

pessimiste en relation à la globalisation, vue comme prédatrice et destructrice des 

cultures de la périphérie, perd ici beaucoup de sa raison d’être. A savoir, cet imaginaire 

identitaire qui s’assume transnational et dispersif, avec une intense vocation maritime, 

semble rejoindre le pragmatisme d’un John Tomlinson20 pour qui la globalisation, loin 

de détruire l’identité culturelle, serait peut-être la force la plus significative de sa 

création et de sa prolifération.  

Les différents exemples de la poésie mozambicaine que nous avons présentés ici 

montrent une appropriation de l’amplitude du monde et une déterritorialisation des 

localismes et des appartenances routinières fixes. Ils célèbrent d’un côté la pluralité et la 

diversité identitaire d’une nation comme le Mozambique et, d’un autre côté, célèbrent la 

dissémination des identités, la mobilité et la complexité qui caractérisent notre temps. 

Et, significativement, sans perdre de vue la dimension individuelle et subjective de 

cette même identité traduite dans le profil poétique de chacune de ces voix.  

                                                           
19 Sangare OKAPI, (2007). Mesmos Barcos ou Poemas de Revisitação do Corpo. Maputo: AEMO. 
20 John TOMLINSON, (2003), page 270. « Globalization and Cultural Identity », in David Held (ed.) The 

Global Transformations Reader, Cambridge: Polity. 



 

46 

CONCLUSION 

Nous avons cherché avec cette réflexion à retracer quelques tendances inscrites 

dans la poésie mozambicaine qui traduisent des visions du monde qui transcendent la 

prévalence d’un paradigme identitaire dominé par les idéaux de la territorialité, de la 

nationalité et de la localité, articulés à des projets d’identités culturelles plus ou moins 

anachroniques et de plus en plus insoutenables. 

En recouvrant le rôle et l’importance de l’océan Indien dans la constitution 

socio-culturelle et d’une grande partie des identités individuelles et collectives d’un 

pays comme le Mozambique, la poésie des auteurs dont on a discuté, qui représentent 

différentes générations, ne fait rien d’autre que d’instaurer un espace d’affirmation 

identitaire conciliée avec une vocation universaliste et transnationale, qui résulte des 

mouvements migratoires, réels ou imaginaires, de notre temps. Des mouvements qui 

n’ont pas seulement à voir avec les personnes, les biens et les technologies, mais aussi 

et surtout avec les langages, les idées et les imaginaires. 

C’est en effet dans cette conformité que, selon la perception lucide de René 

Barbier21, l’art, la poésie et la littérature nous transportent vers des univers où le 

symbole nous suggère sans cesse un autre regard possible sur le monde, une autre 

relation et une autre signification, inaccessibles mais actualisés selon d’autres logiques, 

dans une œuvre d’art. 

C’est au travers de ces regards que, choisissant la mer comme un facteur 

constituant de leur écriture, nous voyons exercée la liberté quasiment illimitée d’écrire, 

de penser, de se sentir et d’être dans le monde. Des destins privés ou collectifs se 

traduisent et se réinventent avec l’océan Indien comme toile de fond, thème, motivation 

ou facteur structurant, dans une démonstration du fait que l’identité doit toujours être 

vue comme étant essentiellement un processus, mais un processus inachevé. 

Cela veut dire que, comme la mer, l’identité est faite non seulement de flux et de 

reflux, mais elle a aussi une dimension dotée d’une énorme charge transversale et des 

ambiguïtés où se croisent des valeurs, des références, des symboles variés, multiples, 

connexes, harmonieux, contradictoires, internes et externes.  

Nous pouvons conclure de cela que la poésie met en scène de manière 

supérieure le principe selon lequel les identités culturelles, de par leur profondeur et 

complexité,  sont beaucoup plus des choix délibérés, d’un côté, et, de l’autre, beaucoup 

moins une acquisition pacifique, définitive et automatique. 

Maputo, Mai 2013 

 

                                                           
21 René BARBIER, (2009). « Nouvelle synthèse sur l’imaginaire », Le Journal des Chercheurs, Jeudi 2 Avril 

2009. En ligne sur : http://www.barbier-rd.nom.fr/journal/article.php3?id_article=1098 

http://www.barbier-rd.nom.fr/journal/article.php3?id_article=1098

